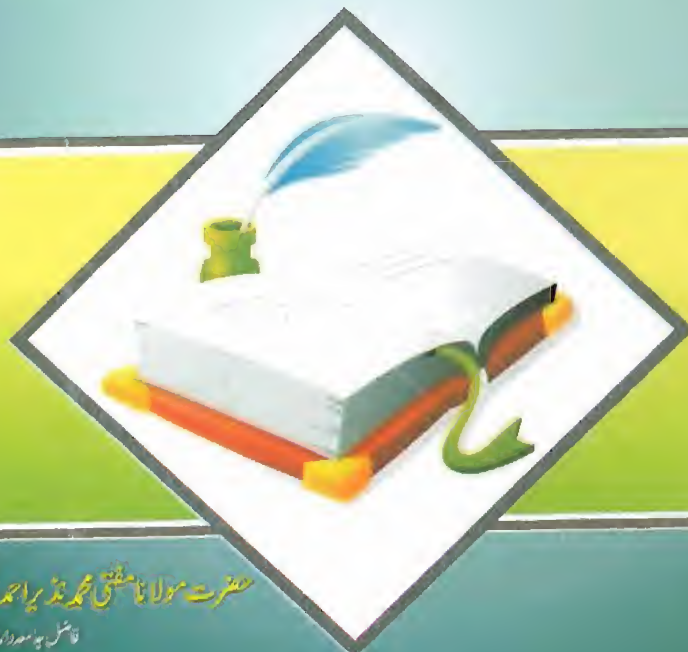


قال رسول الله صلى الله عليه وسلم  
من اطاعنى دخل الجنة (رواہ البخاری)

# مئن اہم مسائل

ٹوپی اور عمامہ پرمسح، موزوں اور جرابوں پرمسح اور و نمازوں کو سفر اور حضر میں جمع کرنا



حضرت مولانا مفتی محمد نعیم احمد بخاری  
قاضی پروفیسر احمد اعلیٰ

## جملہ حقوق بحق ناشر حفظ

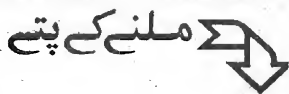
---

|           |       |                                   |
|-----------|-------|-----------------------------------|
| نام کتاب  | ..... | تین ایسے مسائل                    |
| مرتب      | ..... | حضرت مولانا نقشی نزیر احمد بلگرای |
| صفحات     | ..... | 88                                |
| اشاعت اول | ..... | رمضان المبارک ۱۴۳۲ھ               |
| تعداد     | ..... | 1100                              |

---

• 0331-9294975  
• 0334-3432345

---



مکتبہ عمر فاروق  
شاہ فیصل کالونی کراچی  
نیز ملک بھر کے مشہور کتب خانوں سے طلب فرمائیں

# عکس مضامین

|    |                                                               |
|----|---------------------------------------------------------------|
| 5  | افتسب                                                         |
| 6  | تقریظ                                                         |
| 8  | تقریظ                                                         |
| 11 | مقدمہ                                                         |
| 13 | عمامہ کے متعلق ضروری مسائل و فضائل                            |
| 14 | عمامہ کی مقدار                                                |
| 15 | سر کے نسخ کے دلائل احادیث مبارکہ سے                           |
| 18 | عمامہ کے نسخ کے عدم جواز کے دلائل                             |
| 20 | امیرہ غلام کے عمامے کے نسخ کے عدم جواز کے قول کی وجوہات ترجیح |
| 21 | ان روایات پر تفصیلی کلام                                      |
| 23 | حدیث ثوبان رضی اللہ تعالیٰ                                    |
| 24 | حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ                                 |
| 27 | خفین (موزوں) پر نسخ کرنے کے بعض اہم مسائل                     |
| 28 | جرابوں پر نسخ کے جواز اور شرائط کی بحث                        |
| 29 | قابلین جواز نسخ علی الجوربین کے دلائل                         |
| 31 | صاحب اعلاء السنن کی تحقیق                                     |
| 32 | صاحب نصب المرایکی کی توجیہ                                    |
| 33 | حدیث ابن مغیرہ کے بارے میں ائمہ جرج و تعدیل کے احوال          |
| 36 | صرف جوربین والے آثار کا جائزہ                                 |
| 37 | جوربین کے تخفین ہونے کی شرط کی وجوہات                         |

|    |                                                     |
|----|-----------------------------------------------------|
| 39 | ایک سوال اور اس کا جواب                             |
| 41 | جمع میں الصلاۃین                                    |
| 43 | نقل مذاہب دربارہ جمع میں الصلاۃین فی السفر          |
| 49 | نماز کے مسائل                                       |
| 50 | حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث پر بحث |
| 52 | احادیث و آثار حنفی سفر کا جواز ثابت ہوتا ہے         |
| 54 | حدیث ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر بحث             |
| 55 | مذکورہ روایت کے جوابات                              |
| 56 | ایک اعتراض اور اس کا جواب                           |
| 58 | حدیث انس پر ایک نظر                                 |
| 62 | احادیث مبارکہ جمع میں الصلاۃین                      |
| 64 | بیان مذاہب                                          |
| 66 | مذہب ناکی                                           |
| 68 | فقہ شافعی                                           |
| 68 | فقہ حنبلی                                           |
| 69 | حالت سفر میں جمع صوری کا جواز ثابت ہوتا ہے          |
| 74 | جمع میں الصلاۃین فی الحضر کی روایات                 |
|    |                                                     |
|    |                                                     |
|    |                                                     |

## انتساب

بندہ اپنی اس کاؤش کو مدرسہ ابی بکر صدیق رضی اللہ عنہ گاؤں بٹھ موڑی، تحریک و ضلع بلگرا۔  
ہزارہ، صوبہ خیبر پختونخواہ، پاکستان کی طرف منسوب کرنے کی سعادت حاصل کر رہا ہے۔ جو  
انہائی کمپرسی اور بے سروسامانی میں شہری آبادی اور شہری سہولتوں سے دوران پہاڑی اور دیہاتی  
علاقوں میں شمع علوم دین اور تحقیق و تجوید قرآن کوروشن کئے ہوئے ہے۔  
اور بندہ اس کاؤش کو جامعۃ العلم والہدی بلیک برن کی طرف منسوب کرنے کی سعادت  
حاصل کر رہا ہے۔ جس کے منور جبین مدیر حضرت مفتی عبدالصمد صاحب مدظلہ کے سایہ عاطفہ  
میں بیٹھ کر بندہ یہ رسالہ لکھ رکا۔

بندہ محمد نذیر (کان اللہ له)

## تقریظ

حضرت مولانا مفتی محمد نعیم صاحب دامت برکاتہم العالیہ مدیر و شیخ الحدیث جامعہ بخاریہ  
سائٹ (کراچی)

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي خص سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم باستئصال المناقب،  
ورفعه في الشرف إلى أعلى المراتب وجعل الأسوة الحسنة والشمائل الكبيرة  
امثال من تمسك بها وحجارة من المهالك والمصائب، وشرف لم ين اقتدی بها  
بالفضائل والمناقب والصلوة والسلام على سيد المسلمين وفخر الأولين  
وآخرين.

محمد المبعوث بالدين الواصي، وعلى آله واصحابه الذين نالوا به  
اشرف المناصب

اما بعد! اعوذ بالله من الشيطان الرجيم. بسم الله الرحمن الرحيم.

ومن يطع الله ورسول فقد فاز فوزاً عظيماً  
محترم وکرم عزیزی مفتی محمد نذیر صاحب دامت برکاتہم العالیہ دیار غیر یعنی ملک برطانیہ میں  
مقیم ہو کر دین کی نشر و اشاعت کے فریضہ کے لئے اپنی استطاعت سے بڑھ کر سراجِ حامد رے رہے  
ہیں، اور برطانیہ میں درس و تدریس میں مشغول و مصروف عمل ہیں۔

حضرت مفتی صاحب نے مسائل ثلاثہ کے نام سے رسالہ شائع کرنے کے لئے بہت عمدہ

مودا جمع کرنے کی کوشش فرمائی ہے۔ مفتی صاحب نے اس رسالہ میں عمارہ (گپڑی) کی اہمیت اجاگر کی ہے۔ عمامہ سنت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہے جو کہ مسلمانوں میں بہت ہی کم رہ گئی ہے اس رسالہ میں اس کی اہمیت کو واضح کیا گیا ہے۔ طبرانی میں حضرت ابوذر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میری سنت کے مٹنے کے وقت میری سنت کو زندہ کرنے والے کوسو (۱۰۰) شہیدوں کا ثواب ملے گا۔ یعنی جس وقت سنتوں کو لوگ چھوڑ چکے ہوں سنت کا رواج نہ ہو، اس سنت سے غافل ہوں اس سنت کو سنت نہ سمجھ رہے ہوں اس سے غفلت بر رہے ہوں تو ایسی صورت میں اور ایسے وقت میں جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی کسی بھی سنت کو رانچ کر لیا، یاد و سروں کو ترغیب دیگا اس کوسو (۱۰۰) شہیدوں کا ثواب ملے گا۔ اس وقت اہل علم اور خواص بھی اس سنت سے غافل ہیں۔

حضرت مولانا محمد نذیر صاحب نے اس کے ساتھ ساتھ (۱) ٹوپی اور عمامہ پر مسح (۲) موزوں اور جرابوں پر مسح (۳) جمع بین الصالاتین کے فقہی مسائل بھی بیان فرمائے ہیں۔ ان مسائل میں فقهاء کے اختلاف کو بڑے عمدہ طریقہ سے بیان فرمایا ہے۔ علمی اور فقہی اختلاف کو اختلافِ حدستک ہی رکھا ہے۔ اس میں کسی کو بھی خلاف و تکرار کا تبع قرآنیں اور واضح فرمایا کہ اختلافِ رائے کی ہر طرح گنجائش ہے اور یہی حسن ہے، مفتی صاحب نے کوئی بھی دلیل حوالہ کے بغیر نقل نہیں کی۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ یہ رسالہ اہل علم مسلمانوں کے لئے نافع اور حضرت مفتی صاحب کے لئے نجات کا ذریعہ بنائے۔

فقط  
مفتی محمد نعیم

مدرسہ شیخ الحدیث بامعده بنوریہ سائبٹ، کراچی

## تقریظ

حضرت مولانا نصیب الرحمن صاحب زید مجدد، سابق استاذ الحدیث ادارہ تعلیم الاسلام

(برطانیہ)

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي أمر عباده بالتفقه في الدين ، ليكون أداؤهم على وفق شرعيه المبين ، وذم الاعراض عن الحق تعلماً و عملاً ، ووصف أربابه بأنهم كلاً نعام أو أضل سبيلاً ، وصلى الله على نبينا محمدٍ الفائق : من يردد الله به خيراً يفقهه في الدين و على الله واصحابه العلماء العاملين و الهداة المهتدين وسلم وتسليماً كثيراً اما بعد .

امت میں فروعی سائل میں ”اجتہادی اختلاف“ نہ صرف ایک ناگزیر اور فطری چیز ہے بلکہ بمرطابق ارشاد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم (اختلاف امتی رحمۃ) یہ امت کے لئے ایک رحمت ہے بشرطیکہ اس میں شدت کا نقطہ گرا سے ”رحمت“ میں تبدیل نہ کر لیا جائے۔

آج کے دور میں جبکہ اسلام اور مسلمان خارجی و داخلی ہر اعتبار سے فتنوں کی آماجگاہ بنے ہوئے ہیں اور ان کی اجتماعی قوت و طاقت کو منتشر کرنے کے لئے طرح طرح کے حرbe استعمال کے جارہے ہیں حتیٰ کہ قرآن و سنت اور دین و اسلام کے نام پر اہل اسلام کو اسلام سے برگشٹہ کرنے کی سازشیں کی جا رہی ہیں۔

ان سازشوں میں سے ایک بڑی سازش وہ بہت سے مسائل جو علمی اعتبار سے ہر دور میں

اختلافی رہے ہیں اور حضرات آئمہ مجتہدین کی آراء ان میں مختلف ہیں اور ہر زمانے میں ان کے تبعین اپنے اپنے امام کی رائے کو علمی انداز میں مدلل کرنے کی کوشش کرتے رہے ہیں مگر ان کو کوششوں میں کہیں بھی اور کبھی بھی مخالف امام یا ان کے تبعین کی تحلیل یا تحقیر کا شاید تک نہیں ہوتا تھا کچھ عرصہ سے نہ صرف یہ کہ ان مسائل کو زراعی بلکہ آئمہ مجتہدین کے تحقیر و تفسیق کا ذریعہ بنادیا گیا ہے۔ اور اس میں سب سے پیش پیش وہ گروہ ہے جو اپنے آپ کو عالم بالحدیث اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحیح طریقے پر چلتے والا اور دیگر تمام مسلمانوں کو جو آئمہ حدیث میں شامل حضرت امام ابو حنفیہ، امام مالک<sup>ؓ</sup>، امام شافعی<sup>ؓ</sup> اور امام احمد رحمہم اللہ کے فہم قرآن و حدیث اور تقدیم پر اعتماد کر کے ان کی کتاب و سنت سے متعلق علمی و فقہی تشرییحات کو درست نامنے اور اسلامی احکام و مسائل میں ان کی روشنی میں عمل کرتے ہیں کو مخالف حدیث اور گمراہ بتاتے ہیں۔ اور اپنی تقریروں و تحریروں کے ذریعہ امت کے سواد اعظم کی تفسیق و تحلیل میں اس طرح سرگرم عمل ہیں گویا ان کے نزدیک دین کی سب سے بڑی خدمت ہی ہے۔

جبکہ ان کی ان تعریق انگیز و شر انگیز سرگرمیوں سے نہ صرف یہ کہ ملت کا شیرازہ منتشر ہو رہا ہے بلکہ عام دیندار مسلم طبق تاصل پسندی کے ساتھ ساتھ شکوک و شبہات میں بیٹلا ہو کر علماء امت و سلف صالحین کی جانب سے سوئے ظن میں گرفتار ہو رہا ہے۔

اس لیے عام مسلمانوں کو اس گروہ کے غلط پروپیگنڈوں کے برے اثرات سے محفوظ رکھنے کیلئے ضروری ہے کہ اس طرح کے اختلافی مسائل کی نشاندہی کر کے ان کی پوری حقیقت کو پورے انصاف اور تفصیل کے ساتھ مسلمانوں کے سامنے پیش کر دیا جائے تاکہ وہ ہر طرح کی بدگمانی سے محفوظ رہیں۔

اسی جذبہ کے تحت استاد حدیث جامعۃ العلم والہدیٰ برادر محترم جناب مولانا مفتی محمد نذیر صاحب بیگرامی دامت برکاتہم العالیہ نے ان بہت سے مسائل میں سے تین مسائل جن کا آج جل بہت چرچا کیا جا رہا ہے عمائدہ پرسّ، جرا بول پرسّ اور خصوصاً جمع بین العلامین سفر اور حضر میں کو مندرجہ

فرما کر اس پر زیر نظر رسالہ تالیف فرمایا ہے۔

بندہ نے اس رسالے کا بالاستیعاب مطالعہ کیا ہے فاضل مؤلف نے پورے رسالے میں اس بات کا خاص اہتمام والتزام فرمایا ہے کوئی بات بے سند نہ ہو اور جو کچھ بھی تحریر کیا جائے علمی انداز میں حق و انصاف اور اعتدال و تو سط کی حدود میں رہتے ہوئے پورے اعتقاد کے ساتھ یہ بات کی جاسکتی ہے کہ وہ اپنے اس اسلوب میں پورے طور پر کامیاب رہے ہیں اور یہی اہل حق و ارباب علم کا شیوه ہے کہ فریق خالف پر طعن و تشیع اور بے جا تعریض کے بجائے اپنے موقف کو دلائل و برائین کی قوت سے ثابت کیا جائے۔

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ مفتی صاحب کی اس مخلصانہ محنت کو اپنے دربار عالیہ میں قبول فرمائے اور اسے انکے لیے اور تمام مسلمانوں کیلئے راہ ہدایت اور سبب نجات بنائے۔ آمین یا رب العالمین۔

کتبہ

احقر العباد نصیب الرحمن علوی

فاضل جامعۃ العلوم الاسلامیہ بنوری ٹاؤن، کراچی پاکستان

## مقدمہ

الحمد لله رب العالمين الذي جعل العلماء ورثة الانبياء والمرسلين  
وأنزل أهل الإسلام باتباع العلماء الربانيين فقال وهو أصدق القائلين فاستلوا أهل  
الذكر إن كنتم لا تعلمون  
ثم الصلة والسلام والبركات على سيد الانبياء والمرسلين إلى يوم الدين  
وعلى آله وأصحابه اجمعين وعلى تابعيهم ومن هذا حذوهם إلى يوم الدين

اما بعد

عصر حاضر میں اہل اسلام اور اسلام کو جن خارجی اور داخلی فتنوں کا سامنا کرنا پڑھ رہا ہے،  
ان میں سے ایک فتنہ تجدید پسندی اور کتاب و سنت کے عزائم کو ترک کر کے معمولی بہانوں کو تلاش کر  
کے رخصتوں پر عمل کرنے کا فتنہ ہے۔

اور اس فتنہ میں جس طرح بر صیر کئی لوگ بتلاء ہیں، اسی طرح ان عرب ممالک کے بھی  
بہت سارے لوگ بتلاء ہیں جو بر اعظم افریقیہ میں شامل ہیں۔

ان فتنوں میں سے یہ تین مسائل بھی ہیں کہ سر کے سع کے بجائے ٹوپی یا عمامہ پر سع کو کافی  
سمجھ لیا جاتا ہے اور اسی طرح بغیر کسی معقول شرعی عذر کے دو نمازوں کو ایک نماز کے وقت میں جمع  
کر کے ادا کر لیا جاتا ہے۔

اس رسالہ میں بنده نے اپنی تین مسائل پر تفصیلی گفتگو کی اپنی بساط کے مطابق کوشش کی ہے  
اور پوری کوشش کی ہے کہ موافقین اور مخالفین کے دلائل کو پوری دیانت داری کے ساتھ نقل کر لے  
ان پر حکمان اور منصفانہ بحث کی جائے۔ کسی کی تحریر یا سب و ثم سے دل و دماغ اور قلم و قرطاس کو  
بچایا جائے۔

بندہ..... اپنی اس محنت اور کاوش میں کہاں تک کامیاب ہوا ہے یہ فیصلہ قارئین کریں گے۔

البتہ بندہ حضرت مولانا شمس الحق صاحب مشتاق (جو کہ اب رحمۃ اللہ علیہ بن پچھے ہیں)

حضرت مولانا نصیب الرحمن علوی صاحب مدظلہ، حضرت مفتی سراج احمد صاحب مدظلہ کا تہہ دل سے مشکور ہے کہ جنہوں نے اس پورے مسودے پر نظر ثانی فرمائی اور اپنے تیقینی مشوروں سے بندہ کنوواز۔

اسی طرح ان حضرات علماء کرام اور ان دیگر اکابر علماء کرام کا بھی بندہ تہہ دل سے مشکور ہے،

جن کی حوصلہ افزاییاں توجہات اور ادعیہ صالحہ بندہ کی ہست بڑھاتی رہی۔

نیز بندہ جامعۃ العلم والہدی اور اس کے ارباب انتظام کا بھی بہت مشکور ہے کہ جن کے کتب

خانہ سے استفادہ کر کے بندہ یہ مضمون تیار کر سکا۔ اللہ تعالیٰ ان تمام خیر اندیش مسلمانوں کو اپنے

شایانِ شان بدلے عطا فرمائے، جن کی نیک تہذیب، دعاوں اور مشوروں سے بندہ یہ کام پا یہ تکمیل

تک پہنچا سکا۔ اپنے مسلمان بھائیوں سے آئندہ بھی بندہ کو یہی حسن ظن ہے کہ اگر اس کتاب میں

کوئی چیز قابل اصلاح نظر آجائے تو ضرور مطلع فرمائیں۔

اور اگر اس سے کسی کو فائدہ پہنچ تو دعاوں میں بندہ کو، بندہ کے اساتذہ و مشايخ کو، والدین

کو اور اہل عیال کو ضرور یاد فرمائیں۔ واجرم کم علی اللہ

ہمارا خون بھی شامل ہے ترین گلستان میں

ہمیں بھی یاد کر لیتا چمن میں جب بہار آئے

بندہ محمد نذیر

مدرس جامعۃ العلم والہدی یونیورسٹی

## عمامہ کے متعلق ضروری

### مسائل و فضائل

#### عمامہ کی فضیلت:

عمامہ باندھنا سنت نوائیدہ (مُسْتَحِبُ اور مُنْدُوبُ ) ہے چنانچہ عمدة القاری میں میں علامہ بدر الدین عینی رحمۃ اللہ نے نقل فرمایا ہے۔

عن رجل من الانصار قال جاء رجل الى ابن عمر فقال يا ابا عبد الرحمن العمامة سنة فقال نعم (عمدة القاری شرح البخاری ص ۲۲ بحوالہ کتاب الجہاد ابن الی عاصم) ایک انصاری روایت کرتے ہیں کہ ایک آدمی حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے پوچھا کہ اے ابو عبد الرحمن کیا عمامہ باندھنا سنت ہے؟ تو آپ نے فرمایا کہ مجی ہاں۔

نیز حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے عمامہ باندھنا ثابت ہے۔ چنانچہ سئون اربعہ میں حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ کی حدیث مبارک ذکور ہے کہ:

حضرور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم فتح مکے دن مکہ میں داخل ہوئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سر پر سیاہ عمامہ تھا۔ (اخراج النسائی واللقطۃ لابن جابر ح: ۲۵۵، ج: ۲، والترمذی ص: ۳۰۳، ج: ۲، ابو داؤد فی سنہ ح: ۵۶۳، ج: ۲، و斧خرج ابن ماجہ فی سنہ عن ابن عمر ولفظ لفظ جابر ح: ۲۵۶)

نیز حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے عمامہ مبارک کا شاملہ دونوں شانوں کے نقش میں ہوتا تھا۔ چنانچہ ارباب سنن نے حضرت عمر بن حریرث رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت نقل کی ہے کہ:

حضرت حعفر بن عمر و بن حریرث اپنے والد سے نقل کرتے ہیں وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو منبر پر دیکھا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سیاہ عمامہ پہن رکھا تھا اور اس کے دونوں کنارے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دونوں شانوں کے درمیان تھے۔ (اخراج ابو داؤد اللقطہ ح: ۵۶۳، ج: ۲، والنسائی ح: ۲۵۵، ج: ۲، وابن ماجہ فی سنہ ح: ۲۵۶، و斧خرج، الترمذی سنہ عن ابن عمر، ح: ۳۰۳، ج: ۲)

### عمامہ کی مقدار:

البتہ عمامہ کی مقدار کی تعین کی مستند روایت یا کتب سیر میں سے کسی مستند کتاب میں موجود نہیں ہے۔ تفصیل کیلئے دیکھئے خصائص نبوی (خصوصی شرح شہل ترمذی شیخ زکریا الکاندري مولوی رحمۃ اللہ علیہ، ح: ۸۸)۔

البتہ لباس کے متعلق عمومی اصول کو سامنے رکھ کر یہ کہا جاسکتا ہے کہ عمامہ بہت زیادہ بڑا بھی نہ ہو جو موجب اسراف بنے اور بہت زیادہ چھوٹا بھی نہ ہو جو سنت کے مطابق عمامہ باندھنے سے مانع ہو جائے بلکہ درمیانے درجہ کا ہو۔ واللہ عالم بالاصوات

### مسح عمامے کا مسئلہ

امام اعظم ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نہب کے مطالب صرف عمامے پر مسح کرنے سے مرکے مسح کی فرضیت ادنیں ہوتی بلکہ سر کا مسح ضروری ہے کیونکہ قرآن کریم اور احادیث مبارکہ میں اسی کا حکم دیا گیا ہے۔

سر کے مسح کی دلیل قرآن مجید سے:

ترجمہ: ”اے ایمان والو جب تم نماز پڑھنے کا ارادہ کرو تو دھولوا پنے چہروں کو اور بازوں کو کہنیوں تک اور مسح کروا پنے سروں کا اور دھولوا پنے پیروں کو ٹخنوں تک“

(المسندہ آیت نمبر ۲)

## سر کے مسح کے دلائل احادیث مبارکہ سے

(۱) ..... حضرت عمر وادپن والد سے روایت کرتے ہیں (کہ انہوں نے یعنی انکے والد نے

فرمایا) کہ میں عمرو بن الحسن کے پاس حاضر تھا اور انہوں نے حضرت عبداللہ بن زید رضی اللہ عنہ سے پوچھا حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے وضو کے بارے میں، پس انہوں نے انکے لیے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم (کی طرح) کا وضو کیا۔ پس انہوں نے ایک پانی (سے بھرا ہوا) برتن ملگوایا اور اس برتن سے اپنے دونوں ہاتھوں پر پانی ڈالا اور تین مرتبہ اپنے دونوں ہاتھ دھولیے، پھر اس برتن میں ہاتھ ڈال کر پانی لیا اور تین تین مرتبہ (پانی) چلو میں لیکر کلی کی اور ناک صاف کی پھر ہاتھ ڈال کر (پانی لیکر) تین مرتبہ پانا چہرہ دھویا، پھر ہاتھ ڈال کر اپنے دونوں بازوں کہنیوں تک دھوئے پھر ہاتھ ڈال کر اپنے سر کا مسح کیا، پس اپنے ہاتھوں کو آگے کی طرف لے گئے اور پیچھے کی طرف لے آئے اور پھر ٹخنوں تک اپنے پیر دھولیے۔ (صحیح بخاری ص ۳۳، ح ۱)

(۲) ..... حضرت فیض بن عبد اللہ مجہمہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو وضو کرتے ہوئے دیکھا پس انہوں اچھی طرح چہرہ دھویا، پھر انہوں داہنا بازو دھویا یہاں تک کہ کہنی سے (بھی اور پر) باہ تک پہنچ گئے پھر بایاں بازو دھویا یہاں تک کہ باہ تک پہنچ گئے پھر سر کا مسح کیا اور پھر داہنا پیر دھویا یہاں تک کہ پنڈلی تک پہنچ گئے اور پھر بایاں پیر دھویا یہاں تک کہ پنڈلی تک پہنچ گئے اور پھر فرمایا کہ میں نے اسی طرح حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو وضو فرماتے ہوئے دیکھا ہے۔ (صحیح مسلم، ص ۱۴۶، ح ۱)

(۳) ..... حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ

علیہ وسلم کو وضو فرماتے ہوئے دیکھا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قطری عمامہ باندھا ہوا تھا۔ پس آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا دست مبارک عمامے کے نیچے داخل کر کے سر کے اگلے حصے سخ فرمایا اور عمامے کو سر سے نہیں اتارا۔ (سنن ابن داؤد ص ۲۰، ۱۹)

(۳)..... حضرت ربیع بنت معوذ بن عفراء فرماتی ہیں کہ انہوں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو وضو فرماتے ہوئے دیکھا وہ فرماتی ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سر کے اگلے اور پچھلے حصہ کا سخ فرمایا۔ (جامع ترمذی ص ۱۵-۱۶ ج ۱)

(۴)..... حضرت ابو جید جو کہ فیس کے صاحبزادے ہیں فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو وضو کرتے ہوئے دیکھا پس آپ نے اچھی طرح دونوں ہاتھوں کو دھویا، پھر تین دفعہ کلی کی اور تین دفعہ ناک کو صاف کیا اور تین دفعہ چہرہ دھویا پھر اپنے سر کا سخ کیا اور پھر اپنے دونوں پیر ٹخنوں تک دھوئے اور پھر کھڑے ہو کر وضو سے پیا ہوا پانی لیا اور اس کو پیا۔ پھر فرمایا کہ میں نے چاہا کہ تم کو دکھادوں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کیسے وضو فرماتے تھے۔ (سنن نسائی ص ۲۸ ج ۱)

(۵)..... حضرت عبد اللہ بن الحجاج رضی اللہ عنہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت فرماتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو کوئی وضو کرے اور وہ کلی کرے اور ناک میں پانی ڈالے، تو اس کے منہ اور ناک سے اس کی خطا میں نکلتی ہیں (یعنی معاف ہوتی ہیں) اور جب اپنا چہرہ دھولے تو اسکے چہرے سے اسکی خطا میں نکلتی ہیں یہاں تک کہ اس کی پکلوں کی جڑوں سے بھی نکلتی ہیں۔ اور جب وہ بازو دھولے تو اس کی خطا میں اس کے بازوں سے نکلتی ہیں۔ اور جب وہ سر کا سخ کر لے، تو اس کے سر سے اسکی خطا میں نکلتی ہیں۔ حتیٰ کہ اس کے کافوں سے اور جب وہ اپنے پیر دھولے تو اس کے پیروں سے اسکی خطا میں نکلتی ہیں یہاں تک کہ اس کے پیروں کے ناخنوں کے نیچے سے نکلتی ہیں اور پھر اسکی نماز اور مسجد کی طرف جانا دونوں نفل ہوتے ہیں (یعنی رفع درجات کا ذریعہ بنتے ہیں)۔ (سنن ابن ماجہ ص ۲۵، وکذا الخرجي الحاكم في المسند رک ص ۲۲۰ ج ۱)

(۶)..... حضرت حمran بن ابیان رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ

کو دھوکرتے ہوئے دیکھا پس آپ نے تین دفعے اپنے ہاتھوں پر پانی ڈال کر ان کو دھویا پھر تین مرتبہ کل کی اور تین مرتبہ ناک میں پانی ڈالا۔ پھر تین دفعا اپنا چہرہ دھویا پھر کہنی تک اپنا داہنا بازو تین مرتبہ دھویا، پھر کہنی تک اپنا بایاں بازو تین مرتبہ دھویا پھر اپنے سر کا مسح کیا پھر اپنا دایاں جیر مختنے تک تین مرتبہ دھویا پھر بایاں پیر اسی طرح دھویا اور پھر فرمایا کہ میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ سے میرے اس دھوکی طرح دھو فرمایا۔ (کتاب لمتشی لابن جارود ص ۲۶، وکذ اخراج ابن حبان فی صحيحہ ۱۹۹، ج ۲)

(۸) ..... حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہا (دھو میں) سر کا مسح ایک دفعہ فرماتے تھے  
— (مصنف عبدالرازاق ص ۷، ج ۱)

(۹) ..... حضرت عطاء بن یاء رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ ہم سے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہا نے فرمایا کہ کیا تم چاہتے ہو کہ میں تم کو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح دھو کھاؤں پس آپ نے ایک برتن منگولوایا جس میں پانی تھا (پھر باقی حدیث اسی طرح ذکر کی جو کہ پیچھے گزری) اور اس میں یہ ہے کہ پھر انہوں نے پانی ایک چلو میں لیا اور ہاتھ کو جھار کر اس سے اپنے سراو کانوں کا مسح کیا۔ (سنن کبریٰ للہ تعالیٰ ص ۹۶، ج ۱)

(۱۰) ..... حضرت ہشام بن عروۃ اپنے والد عروۃ بن زبیر (رضی اللہ عنہم) کے بارے میں نقل کرتے ہیں کہ وہ اپنے سر سے عمامہ نیچے اتار کر سر کا مسح کرتے تھے۔ (موطا امام مالک ص ۲۳)

فائدہ نمبر ۱: ان تمام آیات و روایات میں سر کے مسح کا ذکر لفظ رأس کے ساتھ ہے جو سر کو کیا جاتا ہے اور جو اس بات کی دلیل ہے کہ مسح سر کا ہی ہوتا ہے نہ کہ عمامہ کا ورنہ پھر رأس کا لفظ نہ کورنہ ہوتا۔

**فائڈ ۵:** بطور نمونہ کے ہم نے یہ دس احادیث مبارکہ نقل کر دیں۔ ورنہ سر کا مسح قرآن مجید، احادیث متواترہ اور اجماع امت سے ثابت ہے۔ جبکہ بعض دیگر حضرات عما میے پر مسح کو بھی کافی اور جائز سمجھتے ہیں واضح رہے کہ یہ اختلاف جواز و عدم جواز میں ہے ورنہ مسح رأس کی

افضليت کا منکر کوئی بھی نہیں ہے اور اپنے استدلال میں درج ذیل احادیث کو پیش کرتے ہیں۔

(۱)..... حضرت ثوبان رضی اللہ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک سریہ بھجا پس انکو سردی لگی، پس جب وہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے انکو ارشاد فرمایا کہ تم عمamu اور موزوں پر مسح کرو۔ (سنن ابن داؤد ص ۱۹، ج ۱)

(۲)..... حضرت بلال رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو چادر (عمامے) اور موزوں پر مسح کرے ہوئے دیکھا۔ (سنن نسائی ص ۲۹، ج ۱)

۳..... حضرت ابو مسلم جو کہ حضرت زید بن صوحان کے مولیٰ (آزاد کردہ غلام) تھے۔ فرماتے ہیں کہ میں حضرت سلمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس بیٹھا ہوا تھا کہ انہوں نے ایک آدمی کو وضو کیلئے موزے اتارتے ہوئے دیکھا تو انہوں نے اس (آدمی) سے فرمایا کہ اپنے موزوں پر مسح کرو اور عماء پر اور ماتھے پر مسح کرو۔ اس لیے کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو موزوں اور عماء پر مسح کرتے ہوئے دیکھا ہے۔ (سنن ابن ماجہ ص ۳۱)

(۴)..... حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کے صاحبزادے اپنے والد سے نقل فرماتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے وضو فرمایا پس آپ نے موزوں اور عماء پر مسح فرمایا۔ (سنن ترمذی، ص ۲۹، ج ۱)

ان احادیث اور ان کے ہم مثل دوسری احادیث کی وجہ سے حضرت امام احمد اور امام اوزاعی وغیرہ مسح علی العمامہ کے جواز کے قائل ہیں۔

جیسا کہ پہلے ذکر ہو چکا مگر حنفیہ، مالکیہ، شوافعیہ اور جہور کے نزدیک مسح علی العمامہ جائز نہیں ہے۔

### عمامہ کے مسح کے عدم جواز کے دلائل:

تو ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں انکے علاوہ درج ذیل روایات و آثار میں اس بات کی پوری صراحت ہے کہ آپ ﷺ اور جہور سلف کا معمول مسح سر کارہا ہے نہ کہ مسح عمامہ کا۔

(۱)..... حضرت امام مالک رحمہ اللہ کو یہ روایت پہنچی ہے کہ حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے علمے پر محض کرنے کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا کہ نہیں یہاں تک کہ سر کے بالوں کو نہ چھو لے۔ (موطا امام مالک ۲۲)

اور امام مالک رحمہ اللہ کی بلاعیات احادیث متصل ہیں سوائے چار کے اور یہ حدیث ان چار میں سے نہیں ہے اُنکی تفصیل کیلئے دیکھنے مقدمہ مصنفی شرح موطالل الشاہ شاہ ولی اللہ رحمہ اللہ، موطا امام مالک ص ۹۲، ۹۳۔

(۲)..... حضرت عروۃ بن ازیر سے اُنکے بیٹے ہشام روایت کرتے ہیں کہ وہ اپنے سر سے عمامہ اتار کر پر محض فرماتے تھے۔ (موطا امام مالک ص ۲۲)

(۳)..... حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے وضوفرمایا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سرکی چوٹی پر اور عمامہ پر محض فرمایا اور موزوں پر محض فرمایا۔ (سنن نسائی ص ۳۰)

(۴)..... حضرت ابو عبیدۃ رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مسح علی الْخَفَّین کے (جو از کے) بارے میں پوچھا، تو انہوں نے فرمایا کہ اے میرے نبکے یہ سنت ہے۔ اور میں نے ان سے مسح علی العمامہ کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے فرمایا کہ بالوں کو چھو لے۔ (سنن ترمذی ص ۲۹ ج ۱)

(۵)..... حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو وضوفرماتے ہوئے دیکھا، اور آپ کے سر مبارک پر قطری عمامہ تھا اپس آپ نے اسکے نیچے سے ہاتھ مبارک داخل کر کے ناصہ (چوٹی) کا مسح فرمایا، اور عمامہ کو نیچے نہیں اتارا۔ (سنن ابی داؤد، وللفاظ ل ۱۹، ۲۰، ۱، سنن ابی ماجیہ ص ۲۱)

نیز یہ حدیث پہلے بھی گزری ہے:

(۶)..... حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما جب سر کا مسح فرماتے تھے تو توپی اور کرکے سر

کے اگلے حصے کا مسح فرماتے تھے۔ معرفۃ السنن والآثار البیہقی ص ۱۶۱، ج ۱)

(۷)..... حضرت امامہ بن زید رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم الصوائق میں داخل ہو گئے ہیں آپ قضاۓ حاجت کیلئے تشریف لے گئے اور آپ کے ساتھ (حضرت بلاں رضی اللہ عنہ) تھے پھر وہ دونوں نکلے تو میں نے بلاں سے پوچھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا کیا۔ تو انہوں نے کہا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے وضو فرمایا پس اپنے چہرہ اور ہاتھوں کو دھویا اور سر کا مسح فرمایا اور موزوں پر مسح فرمایا۔ (متدرب حاکم ص ۲۵۲، ج ۱)

(۸)..... حضرت قادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے عمامے پر مسح فرماتے تھے اور فرمایا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنا درست مبارک سر کے اگلے حصے پر رکھتے تھے اور پھر اپنے ہاتھ کو عمامے پر پھیر دیتے تھے۔ (مصنف عبدالرازاق ص ۱۸۹، ج ۱)

(۹)..... حضرت نافع رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت صفیہ بنت عبیدہ رضی اللہ عنہا کو خود کرتے ہوئے دیکھا اور وہ سر سے چادر اتار کر پھر سر کا مسح فرماتی تھیں۔ (موطا امام محمد ص

(۷)

فائدہ: نہونے کے طور پر ہم نے ان چند حدیثوں پر اکتفاء کیا ہے ورنہ اس مضمون کی بہتی احادیث میں جن سے صرف عمامے پر مسح کرنے کا عدم جواز ثابت ہوتا ہے۔

**ائمهٗ ثلاثہ کے عمامے کے مسح کے مسح کے پر عدم جواز**

**کے قول کی وجوہات ترجیح:**

ائمهٗ ثلاثہ (امام ابوحنیفہؓ مسح اصحاب کے اور امام مالک اور امام شافعی رحمہم اللہ تعالیٰ عمامے پر مسح کو مندرجہ ذیل وجوہات کی بناء پر جائز نہیں سمجھتے۔

۱..... یہ احادیث قرآن کے مخالف ہیں اس لیے کہ قرآن مجید میں مسح رأس کا ذکر ہے اور عمامے پر مسح کرنے کو سر کا مسح نہیں کہا جا سکتا۔

۲..... حضرت امام محمد رحمہ اللہ نے موطا میں لکھا ہے کہ ”بلغنا ان المسح على

العامة کان فترک ” (موطا امام محمد ص ۱۷) ہمیں یہ خرچنگی ہے کہ عامے پرسج پہلے جائز تھا پھر اس کو ترک کر دیا گیا۔

اس عبارت کے ذیل میں مولانا عبدالحی لکھنؤی التعلیق المحمد میں فرماتے ہیں ذکر و ان بلاغات محمد مسندة (بحوالہ سابقہ) علماء نے لکھا ہے کہ امام محمد رحمہ اللہ کی بلاغات مسندة ہوتی ہیں۔ لہذا اس سے بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ حکم منسوخ ہو چکا ہے۔

۳..... یہ روایات ان روایات کے مخالف ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صرف عامے پرسج کرنے پر اکتفاء نہیں فرمایا بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سر کے کچھ حصے پر بھی پرسج فرمایا۔ پس اگر صرف عامے پرسج جائز ہوتا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کوسر پرسج کرنے کی ضرورت نہیں تھی۔ لہذا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا صرف عامے کے پرسج پر اکتفاء نہ فرمانا اس پر اکتفاء کے عدم جواز کی دلیل ہے۔

۴..... پرسج علی العمامہ کے جواز کی احادیث تقریباً چار صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے مردی ہیں:

### ان روایات پر تفصیلی کلام:

(۱)..... حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ

انکی روایات مختلف ہیں۔ بعض میں صرف عامے کا ذکر ہے جیسا کہ ہم پیچھے سنن ترمذی کی روایت ذکر کرچکے ہیں اور بعض میں عامے اور ناصیہ (سر) دونوں کا ذکر ہے۔ اور صحیح مسلم میں زیادہ تر یہی روایات ہیں اور بعض میں صرف پرسج علی الراس کا ذکر ہے اور یہ روایت بھی صحیح مسلم میں موجود ہے اور صحیح مسلم میں حضرت مغیرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ایسی کوئی روایت موجود نہیں ہے جس میں صرف عامے پرسج کا ذکر ہو تفصیل کیلئے دیکھئے (صحیح مسلم ص ۲۸۲ ج ۱، ۱۰)

لہذا ان کی بیان کرو وہ روایات جن میں صرف عامے پرسج کا ذکر ہے۔ ان کے بارے میں یہ بات یقین طور پر متعین ہو جاتی ہے کہ وہ مختصر ہیں اور جن روایات میں پرسج علی العمامہ اور پرسج علی الرأس دونوں کا ذکر ہے وہ تفصیلی ہیں۔ لہذا مختصر روایات کو تفصیلی روایات پر محول کیا جائیگا۔

دوسرے صحابی حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں، ان کی بیان کردہ روایت بھی ہم چیچپے سنن  
نسائی کے حوالے سے ذکر کرچے ہیں، ان کی بیان کردہ حدیث دو تابعین سے مردی ہے (۱)

حضرت ابو قلابہ اتنے بارے میں امام تہذیقی رحمہ اللہ نے لکھا ہے کہ:

واما حدیث بلال عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم فی المسح علی العمامۃ فقد ضعف الشافعی فی روایۃ حرملة

بانہ میں حدیث ابی قلابہ وابوقلابہ لم یربلا الأقط

حضرت امام شافعی رحمہ اللہ نے اس کو اس لیے ضعیف قرار دیا ہے کہ ابو قلابہ نے حضرت  
بلال رضی اللہ عنہ کو بھی بھی نہیں دیکھا (الہذا یا حدیث منقطع ہے) (معرفۃ السنن والاغار للہذا یا حدیث نجاح)

اور دوسرے راوی حضرت عبدالرحمن ابن ابی لیلی ہیں اور انکے طریق سے بیان کردہ حدیث

کی سند میں اختراض ہے۔ چنانچہ ایک طریق میں

عن عبدالرحمن ابن ابی لیلی عن کعب بن عجرۃ عن بلال، ہے (بحوالہ سابقہ)

اس سند میں حضرت کعب بن عجرۃ رضی اللہ عنہ کا ذکر ہے اور ایک سند میں اس طرح ہے:

عن عبدالرحمن ابن ابی لیلی عن البراء بن عازب عن بلال قال (ایضاً بحوالہ سابقہ)

اس سند میں حضرت براء بن عازب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ذکر ہے

اور بعض طرق میں حضرت عبدالرحمن ابن ابی لیلی نے برادر است حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ

عنہ سے یہ روایت نقل کی ہے۔ حالانکہ ان ابن ابی لیلی نے حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بھی بھی

نہیں دیکھا اس لیے کہ ابن ابی لیلی کو فیں تھے اور حضرت بلاں رضی اللہ عنہ شام میں تھے۔ الہذا یا

حدیث منقطع ہے۔ سند درج ذیل ہے دیکھئے:

شعبة قال حدثنا الحكم قال سمعت ابن ابی لیلی یحدث ان بلاں قال کان

النبی صلی اللہ علیہ وسلم مسح علی الخفين والخمار

(یہ پوری جدت معرفۃ السنن والاغار ص ۱۶۲، ۱۶۳، ۱۶۴، ح اسے ماخوذ ہے)

الہذا حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بیان کردہ روایت میں اختراض سند بھی ہے جس کے

چند نمونے یہ مذکور ہوئے۔ اور اضطراب متن بھی ہے کہ بعض روایات میں فعل النبی صلی اللہ علیہ وسلم  
کے طور پر صحیح علی العمامہ کو ذکر کیا ہے۔

اور بعض میں قول النبی صلی اللہ علیہ وسلم کو ذکر کیا ہے جس میں انہوں نے حضرت بلاں رضی  
اللہ عنہ کو صحیح علی العمامہ کا حکم فرمایا

اور بعض روایات میں حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ارشاد کے طور پر نقل فرمایا ہے۔

مزید تفصیل کیلئے دیکھئے اعلاء النسن (اعلاء السنن ص ۳۸، ۳۹، ۱۵۰) اشیخ الاسلام ظفر احمد العثمانی  
(رحمہ اللہ)

لہذا اس کثرت اضطراب کی بناء پر حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت قابل جلت  
نہیں رہی۔

### حدیث ثوبان رضی الله تعالیٰ:

صحیح علی العمامہ کے جواز کے تیرے راوی حضرت ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں جنکی  
روایت پیچھے سنن ابی داؤد کے حوالے سے گزر گئی۔

حضرت ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے جواز صحیح علی العمامہ کے بارے میں دو حدیثیں مروی  
ہیں۔ ایک وہ حدیث جو پہلے سنن ابی داؤد کے حوالے سے گزر گئی ہے۔

جس کا مفہوم یہ ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک سریہ بھیجا، پس انکو سردی لگی، پس  
جب وہ لوٹے تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے ارشاد فرمایا کہ عصائب اور تسانیین (موزوں)  
پر صحیح کرو۔

اس حدیث سے قائلین جواز کا استدلال اس لیے درست نہیں ہے کہ اس میں لفظ عصائب کا  
ذکر ہے۔ اور عصائب عصابة کی جمع ہے۔ جس کا اطلاق عمائے پر بھی ہوتا ہے اور جبیرہ (زمم پر  
بندھی ہوئی پئی) پر بھی ہوتا ہے۔

چنانچہ مجم طبرانی میں حضرت ابو مامہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث مبارک میں غزوہ احمد کے

واقع کے بارے میں حدیث موجود ہے۔ جس میں وہ فرماتے ہیں  
”رأیت النبی صلی اللہ علیہ وسلم اذا توضأ حل عن عصابته و مسح علیها

بالوضوء

(میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا، جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم وضو فرماتے تو اپنے جبیر کو ہٹا کر  
وضوء میں وہاں (رخ) پر مسح فرماتے تھے۔

لہذا یہ روایت مسح علی العمامہ کے بارے میں صریح نہیں ہے، اس یہ یہ قابل احتجاج نہیں  
ہے اسکی پوری تفصیل کیلئے دیکھئے (اعلاء السنن ص ۲۷، ۳۸، ج ۱) اور (نصب الرایل للزہیلی ص  
(۱)، ۲۳۶ ج ۱)

اور دوسری روایت وہ ہے جو کہ امام احمد رحمہ اللہ نے اپنی مند میں ابوسلام الاسود سے  
روایت کی ہے۔

”عن ابی سلام الاسود عن ثوبان انه قال رأیت رسول الله صلی اللہ علیہ  
وسلم توضاء ومسح على الخفن و على الخمار ثم العمامة. (مند امام احمد، ص  
(۵)، ۳۳۱ ج ۱)

میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ نے وضو فرمایا اور موزوں پر اور کپڑے  
(چادر) اور عماء پر مسح فرمایا۔

مگر یہ حدیث منقطع ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے اس لیے کہ یحییٰ بن معین علی ابن المدینی اور  
امام احمد جیسے ائمہ فرماتے ہیں ابوسلام کا سماع حضرت ثوبان سے ثابت نہیں ہے۔ کذافی اعلاء السنن  
بحوالۃ البہذیب (اعلاء السنن ص ۵۶، ۵۷، ۵۸، ج ۱۰، ۲۹۶)

لہذا حضرت ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت شدہ دونوں احادیث مرجوح ہیں۔

**(۴) حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ**  
مسح علی العمامہ کے جواز کے چوتھے راوی حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں جنکی

روایت ہم پیچھے سنن ابن ماجہ کے حوالے سے ذکر کرچکے ہیں اس کے علاوہ یہ روایت منداحمد میں  
بھی موجود ہے جوان الفاظ سے مردی ہے۔

”عن ابی مسلم مولیٰ زید بن صوحان العبدی قال کنت مع سلمان الفارسی فرأی رجلًا قد احدث و هو يرید ان ینزع خفیه للوضوء فامرہ سلمان ان یمسح علیٰ خفیه و علیٰ خمارہ و قال سلمان رأیت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم مسح علیٰ خفیه و علیٰ خمارہ“ (مندالامام احمدص ۵۱۳، ج ۵)

زید بن صوحان العبدی کے مولیٰ ابو مسلم روایت فرماتے ہیں کہ میں سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کے پاس تھا، انہوں نے ایک آدمی کو دیکھا کہ جس کا خشوٹ پکا ہیا اور وہ خشوکیلے موزے نکالنا چاہتا ہے تو اسکو حضرت سلمان رضی اللہ عنہ نے حکم دیا کہ وہ موزوں اور عمامے اور سر کی چوٹی پر مسح کرے اور فرمایا حضرت سلمان رضی اللہ عنہ نے کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو موزوں اور کپڑے (عمامے) پر مسح کرتے ہوئے دیکھا ہے۔

مگر یہ حدیث بھی قائلین جواز کیلئے دو وجہ سے قبل جحت نہیں ہے

(۱) ایک تو یہ کہ ان میں دور اوی ہیں ابو شریخ اور ابو مسلم مولیٰ زید بن صوحان اور یہ دونوں متکلم فیرادی ہیں انکی توثیق بھی کی گئی ہے۔ اور ان پر جرح بھی کی گئی ہے، تفصیل کیلئے دیکھئے اعلاءِ اسنن۔

(۲) دوسری وجہ یہ ہے کہ روایت کے ظاہر الفاظ اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی صرف عمامے کے مسح کو کافی نہیں سمجھتے تھے بلکہ اس کے ساتھ سر پر مسح کرنا بھی ضروری سمجھتے تھے، اس لیے اس آدمی کو انہوں نے یہ فرمایا علیٰ عمامته و یمسح بنا صیتبہ یعنی عمامے کے ساتھ ناصیہ (سر کی چوٹی) پر بھی مسح کا حکم فرمایا۔

جو تقریبہ ہے اس بات کا کہ جو روایت انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے فعل کی نقل فرمائی ہے وہ مختصر ہے ورنہ وہ اس آدمی کو ناصیہ کے مسح کا حکم نہ دیتے۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ عمائد پسح کے جواز کی حقیقی روایات مروی ہیں.....

(۱)..... یادوہ جمل اور مختصر ہیں اور ان کے دوسرے طرق میں مسح رأس یا مسح علی الناصیہ کا

ذکر موجود ہے، جیسے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت ہے۔

(۲)..... یادہ متن اور سند کے لحاظ سے مفطر ب ہیں جیسے کہ حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ

کی روایت ہے۔

(۳)..... یادہ مجروح ہیں جیسے کہ حضرت ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو روایت ہے۔

(۴)..... اور یا ان کے عمل اور روایت میں تعارض ہے جو کہ روایت کے مختصر ہونے یا

منسوخ ہونے پر دلالت کرتی ہے جیسے کہ حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت ہے۔



# نفیں (موزوں) پر مسح کرنے کے بعض اہم مسائل

(۱)..... موزوں پر مسح کرنانہ صرف یہ کہ جائز ہے بلکہ سنت ہے اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے موزوں پر مسح کرنا احادیث متواترہ سے ثابت ہے۔ جبکی تفصیل امام زیینی رحمہ اللہ نے نصب الرایتی میں اور حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ نے الدرایتی میں لکھی ہے (نصب الرایتی فی تحریک احادیث الہدایت للزیینی من منصوب ۲۳۲ ج ۲۸) والدرایتی فی تحریک احادیث الہدایت علی حامس الہدایتی ص ۳۰، ۳۱، ۳۲، ۳۳، ج، اویں)

(۲)..... ائمہ تلاشی یعنی احباب، شوافع اور حتابلہ کے مذہب کے مطابق مقیم (جو مسافر نہ ہو) ایک دن اور ایک رات موزوں پر مسح کر سکتا ہے جبکہ اس نے موزے حالت طہارت (وضو) میں پہنچے ہوں، اور مسافر تین دن اور تین رات موزوں پر مسح کر سکتا ہے جبکہ اس نےوضو کی حالت میں موزے پہنچے ہوں۔

اور مالکیہ کے نزدیک موزوں کا مسح کسی خاص مدت کے ساتھ مقید نہیں ہے لہذا کسی موجب

غسل کے بغیر موزوں کا نکالنا انکے نزدیک ضرور نہیں ہے اور غسل جمع کے لیے ان کے نزدیک  
نہیں مندوب (متحب) ہے۔

والادلة في المطولات۔ (كتاب الفقه على المذاهب الاربعة ص ۱۳۳، ج ۱)

### جرابوں پر مسح کے جواز اور شرائط کی بحث:

البتہ جرابوں پر مسح کرنے میں اختلاف ہے بعض نے اسکو مطلقاً منع لکھا ہے بعض نے  
مشروط اجازت دی ہے اور بعض نے مطلقاً اجازت دی ہے، جس کا خلاصہ اس طرح ہے کہ انہے  
اربعوں اور قاضی شوکانی رحمہ اللہ کے نزدیک اس کی مشروط اجازت ہے۔

اور امام ابن حزم ظاہری رحمہ اللہ کے نزدیک ہر قسم کے جرابوں پر مسح کرنا جائز ہے۔ ان  
سب کے مذاہب کی تفصیل اگلے صفحات پر ملاحظہ فرمائے۔

احناف: صاحبین کے نزدیک ایسے جرابوں پر مسح کرنا جائز ہے جو کہ شخصین (موٹے کپڑے  
کے بنے ہوئے) ہوں۔ اس طرح کے اس سے پانی باہر نہ چھنتا ہو۔

اور امام ابوحنیف رحمہ اللہ کے نزدیک اگر جرابے مجلد ہوں (یعنی انکے اوپر والے حصہ پر چڑا  
لگا ہوا ہو) یا منعل ہوں (یعنی انکے نیچے چڑا لگا ہو) تو مسح جائز ہے ورنہ نہیں۔

لیکن صحیح قول یہ ہے کہ امام صاحب نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع فرمایا تھا۔ لہذا  
اب احناف کا عوی مسلک وہی ہے جو صاحبین کا تھا اور فتویٰ بھی اسی پر ہے۔ تفصیل کیلئے دیکھئے (نصب الرای ص ۱۵۹، ۲۲۲، ۲۲۳، ج ۱ فتح القدير لابن احتمام ص: ۱۵۸)

(۲).....مالكیہ: حضرت امام مالک رحمہ اللہ کے قول قدیم میں اگر جرابے اوپر اور نیچے سے  
چڑے سے سیئے گئے ہوں تو انکے نزدیک اس پر مسح کرنا جائز ہے اور اگر اس میں چڑا لگا ہوانہ ہو تو  
پھر اس پر مسح کرنا جائز نہیں۔

پھر انہوں نے اپنے اس قول سے رجوع فرمایا اور مطلقاً جرابوں پر مسح کرنے کو ناجائز

قرار دیا۔

لیکن المدودۃ الکبری کی عبارت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ ماکہ کے نزدیک فتوی حضرت امام مالک رحمہ اللہ کے قول قدیم پر ہے۔ یعنی اگر وہ جرابے مجلد اور متعلق ہوں تو اس پر مسح جائز ہو گا ورنہ نہیں ہو گا۔ تفصیل کلیئے دیکھئے (المدودۃ الکبری، ص ۱۲۳، ج ۲)۔

(۳) شافعی: امام مزنی رحمہ اللہ نے حضرت امام شافعی رحمہ اللہ نے ان کا ذہب نقل فرمایا ہے کہ جرابے اگر یخچ سے مخنوں تک مجلد ہوں، تو ان پر مسح کرنا جائز ہے، ورنہ جائز نہیں ہے تفصیل کلیئے دیکھئے (مخصر المزنی علی الامم، ص ۱۲۳)

(۴) حنبلہ: حضرت امام احمد رحمہ اللہ نے فرمایا ہے کہ اگر جرابے تنگ ہوں اور پیروں میں اپنی طاقت سے قائم ہوں اور جس طرح موزے نہیں مرتے اس طرح وہ بھی نہ مزیں تو ان پر مسح کرنا جائز ہے ورنہ نہیں تفصیل کلیئے دیکھئے (المغزی لابن قدامة ص ۳۰۰، ج ۱)

(۵) امام ابن حزم ظاہری رحمہ اللہ: حضرت امام ابن حزم ظاہری کی عبارت سے ظاہر یہ راجح معلوم ہوتا ہے کہ اتنے نزدیک مطلاقاً جرابوں پر مسح کرنا بغیر کسی شرط کے جائز ہے جس طرح کم موزوں پر مسح کرنا سارے اہل سنت کے نزدیک جائز ہے اس کی تفصیل کلیئے دیکھئے (الجھلیل لابن حزم، ص ۸۰، ۸۱، ج ۲)

### قائلین جواز مسح علی الجوربین کے دلائل:

ا..... "حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے وضوف مایا اور جرابوں اور غلین پر مسح فرمایا۔"

(آخرہ ابن ماجہ فی سنن واللقطۃ ص ۳۲، اخرجه الترمذی فی جامعہ ص ۲۹، ج ۱، ثم قال بعد تخریج ہذا الحدیث قال ابو عیسیٰ هذَا حَدِیثُ حَسْنٍ صَحِیحٍ وَهُوَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ وَبِهِ يَقُولُ سَفِیانُ الشَّوَّری وَابْنُ الْمَبَارِکِ وَالشَّافِعِی وَاحْمَدُ وَسَحَّاْقٌ قَالَ مَسْحٌ عَلَیِ الْجُورَبِ بْنِ وَانْ لَمْ يَكُونَا غَلِینٌ إِذَا كَانَا شَخْنِیْنِ، أَنْتَھی، وَأَخْرَجَ ابْوَا دَوْدَنَ فِی سَنَدِهِ ص ۲۱، ج ۱، وَقَالَ بَعْدَ تَخْرِیجِ ہذَا الحدیث قال ابْوَا دَوْدَنَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنَ مَهْدَیٍ لَا سَمْدَیٍ تَحْمِلُ ہذَا الحدیث لَا نَعْلَمُ عَنِ الْمَغِیرَةِ أَنَّ النَّبِیَّ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ مَسْحٌ عَلَیِ الْغَلِینِ

وروی هذالیفۃ عن ابی موسی الاشعربن النبی صلی اللہ علیہ وسلم انسخ علی الجورین ویس باحصل ولا  
بالقوی وسخ علی الجورین علی بن ابی طالب وابن مسعود الدبراء بن عازب وابن مالک وابو امامہ و  
صلب بن سعد و عمر و بن حریث وروی ذلک عن عمر بن الخطاب وابن عباس، شن بن ابی داؤد، ص  
(ج ۲۲، ۲۲)

۲..... ”حضرت ابو موسی (اشعری) رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ حضور اکرم صلی  
اللہ علیہ وسلم نے اپنی جرابوں اور نعلین پر سخ فرمایا۔“ (اخراج الصحادی فی شرح معانی الاثار واللقط لـ  
ص ۱۷، ج ۱، وابن القیقی فی السنن الکبری ۲۸۵، ج ۱)

۳..... ”حضرت قادہ رضی اللہ عنہ سے حضرت انس بن مالک رضی عنہ کے بارے میں  
پوچھا گیا کہ کیا وہ جرابوں پر سخ فرماتے تھے تو فرمایا کہ ہاں موزوں کی طرح ان پر سخ فرماتے تھے  
۔“ (اخراج عبد الرزاق المصنف واللفظ لـ ص ۲۰۰، ج ۱، وابن القیقی فی السنن الکبری ۲۸۵، ج ۱، وابن حزم  
فی الحکمی ص ۸۵، ج ۲)

۴..... ”حضرت کعب بن عبد اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو دیکھا کہ  
انہوں نے قضائے حاجت کی اور اپنی جرابوں اور نعلین پر سخ فرمایا۔“  
(اخراج ابن حزم فی الحکمی واللفظ لـ ص ۸۳، ج ۲، وابن القیقی فی السنن الکبری ص ۲۸۵، ج ۱، و  
عبد الرزاق فی المصنف ص ۲۰۰، ج ۱)

۵..... ”حضرت خالد بن سعد فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو مسعود انصاری رضی اللہ عنہ  
کو دیکھا کہ وہ جرابوں اور نعلین پر سخ فرماتے تھے۔“ (اخراج القیقی فی السنن الکبری واللفظ لـ ص  
۲۸۵، ج ۱، وعبد الرزاق فی المصنف ص ۲۰۰، ج ۱، وابن حزم فی الحکمی ص ۱۲۳، ج ۲)

۶..... ”حضرت یحیی البکاء فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابن عرب رضی اللہ عنہما کو فرماتے  
ہوئے سنا کہ جرابوں پر سخ کرنا موزوں پر سخ کرنے کی طرح ہے۔“ (ابن حزم فی الحکمی ص ۸۶،  
ج ۲، وعبد الرزاق فی المصنف ص ۲۰۰، ج ۱)

۷ ..... ”حضرت ابراہیم فرماتے ہیں کہ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ موزوں پر بھی مسح فرماتے تھے اور جرایوں پر بھی مسح فرماتے تھے۔“ (عبدالرازاق فی المصنف ص ۲۰۱، ۲۰۰، ج ۱)

۸ ..... ”حضرت اسماعیل بن رجاء اپنے والد سے روایت کرتے ہیں میں نے حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ کو دیکھا کہ انہوں نے قضاۓ حاجت فرمائی اور پھر جرایوں اور نعلین پر مسح فرمایا۔“ (ابن القیم فی السنن الکبریٰ ص ۵، ۲۸۵، ج ۱)

۹ ..... ”حضرت خلاس بن عمر و حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت فرماتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا کہ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نے قضاۓ حاجت فرمائی جمعہ کے دن پھر وضو فرمایا اور جرایوں اور نعلین پر مسح فرمایا اور لوگوں کو جمعہ کی نماز پڑھائی۔“ (ابن حزم فی الحکی ص ۲، ۸۵)

حاصل یہ ہے کہ مسح کے متعلق احادیث مبارکہ میں طرح کی ہیں:

(۱) اول وہ احادیث مبارکہ جن میں نعلین (موزوں) پر مسح کا ذکر ہے۔ جس کے جواز کے بارے میں سارے ائمہ کا اتفاق ہے۔

(۲) دوم وہ احادیث مبارکہ جن میں جرایوں اور نعلین دونوں پر مسح کا ذکر ہے۔ اس طرح کی احادیث مبارکہ کے بارے میں صاحب اعلاء السنن کی تحقیق پیش خدمت ہے۔

### صاحب اعلاء السنن کی تحقیق :

(۱) ائمہ پہلی توجیہ یہ ہے کہ اصلاً آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جرایوں پر مسح فرمایا اور یقیناً اکمال کی نیت سے نعلین پر دست مبارک پھیرا۔

(۱) اور ہم نے سرے نعلین پر مسح کے جواز کا قول اس لیے اختیار نہیں کیا کہ ایک تو اسکی حاجت نہیں ہے اور دوسرے اس لیے کہ احادیث جواز مسح علی نعلین شہرت میں اس مقام تک نہیں پہنچ سکی ہیں۔ جنکی وجہ سے غسل (پیروں کے دھونے) کو ترک کر دیا جائے جس کا (حکم) قرآن میں آیا ہے۔ اور جو ہم نے کیا حدیث اس کا اکار نہیں کرتی۔

(۲) یا یہ کہا جائے گا کہ نقلی وضو کے بارے میں ہے اور میرے نزدیک یہی صحیح ہے۔ اس لیے کہ امام ابن حزم نے اپنی صحیح میں اس عنوان کے تحت روایت کیا ہے۔

باب ذکر الدلیل علی ان مسح النبی صلی اللہ علیہ وسلم علی التعلین کا  
ن فی وضعه تطوع لا من حدث

حضرت علی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے پانی کو لوٹا مٹکوا یا اور پھر ہلکا وضو فرمایا  
اور تعلین پر مسح فرمایا اور ارشاد فرمایا کہ طاہر (باوضو) آدمی کیلئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا وضو فرمایا  
ہے جب تک کہ وہ محدث (بے وضو) نہ ہو۔

بہاں تک علامہ عثمانی رحمہ اللہ کی تحقیق نقل کی گئی (اعلاء السنن ص ۳۲۸، ۳۲۹، ۳۳۰ ج ۱)

### صاحب نصب الرایہ کی توجیہ:

نیزان کے علاوہ اور توجیہات بھی پیش کی گئی ہیں جن میں سے ایک مزید توجیہ نصب الرایہ  
کے حوالے سے پیش خدمت ہے۔

حضرت عبیدہ بن جریح فرماتے ہیں کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے کہا گیا کہ ہم  
نے آپ کو دیکھا کہ آپ ایسا کام کر رہے ہیں کہ ہم نے آپ کے علاوہ کسی اور کو کرتے ہوئے نہیں  
دیکھا تو انہوں نے پوچھا کہ وہ کیا ہے تو (پوچھنے والے) نے کہا کہ آپ سستی (دیافتگاری کی ہوئی  
کھال) کے جو تے پہنچتے ہیں تو انہوں نے فرمایا کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا ہے کہ  
آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انکو پہنچتے تھے اور ان میں وضو فرمایا کرتے تھے اور ان پر مسح فرماتے تھے  
(نصب الرایہ ص ۲۳۹ ج ۱)

امام شیعی رحمہ اللہ نے اس سے یہ ثابت فرمایا ہے کہ وہ ان جو توں کے اندر پیروں کو دھوتے  
تھے اور بعد میں ان پر (تعبا ہاتھ پھیر کر) مسح فرماتے تھے۔

اور امام زیلیعی رحمہ اللہ نے اس سے یہ ثابت فرمایا ہے کہ وہ وضو کرنے کے بعد ان جو توں کو  
پہنچتے تھے۔ (نصب الرایہ ص ۲۳۹ ج ۱)

فائدہ: یہاں تک نعلین کے بارے میں وارد شدہ احادیث مبارکہ کی معقول توجیہات الحمد للہ  
بیان ہو گئیں۔

(۳) اور تیسری قسم کی وہ احادیث مبارکہ میں جن میں صرف جور بین پر صحیح کا ذکر ہوا ہے۔  
اور ان شاء اللہ انکے بارے میں ہم تفصیل سے گفتگو کریں گے۔  
ایسی احادیث مرفع صرف دو ہیں جن میں جور بین پر صحیح کا ذکر ہوا ہے۔ ان میں سے ایک  
حدیث حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کی ہے جس کو ہم پیچھے سنن ابن ماجہ، سنن ترمذی اور سنن ابی  
داود کے حوالے سے ذکر کر چکے ہیں۔

نیز اس حدیث کو نقل کرنے کے بعد امام ترمذی رحمہ اللہ نے اس کو حسن صحیح کہا ہے اور یہ بھی  
ہم پیچھے تخریج میں نقل کر چکے ہیں۔

## حدیث ابن مغیرہ کے بارے میں انہمہ جرح و تعدل کے احوال:

اب ذرا اس حدیث کے بارے میں مشہور انہمہ جرح و تعدل کی بحث بھی ساعت فرمائیے۔  
تمہید: اگرچہ حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ کی روایت میں بھی جور بین و نعلین دونوں کا لفظ  
آیا ہے۔

(۱) ..... لیکن چونکہ احادیث مرفعہ میں سے یہی حدیث قائلین جواز کی دلیل ہے جو اس  
سے جوابوں پر صحیح کا جواز ثابت کرتے ہیں۔

(۲) ..... اور چونکہ حضرت امام ترمذی رحمہ اللہ تعالیٰ نے اس حدیث کو روایت کرنے کے  
بعد اس کے بارے میں فرمایا ہے کہ یہ حدیث حسن صحیح ہے۔  
ان دو جوہات کی بناء ہم ان شاء اللہ اس کے بارے میں انہمہ جرح و تعدل کے اقوال مستند  
کتب سے پیش کریں گے۔

امام ترمذی رحمہ اللہ نے اس حدیث کو نقل کرنے کے بعد انہمہ کے اقوال اس کے بارے میں

نقل فرمائے ہیں انہی کے حوالے سے ان اقوال کو ملاحظہ فرمائیے۔

فن جرح و تتعديل کے مشہور امام عبد الرحمن بن مہدی رحمہ اللہ نے حضرت امام سفیان ثوری رحمہ اللہ سے کہا کہ اگر آپ ابو قیس کی حدیث ہزیل کے واسطہ (سنہ) سے مجھے سن بھی دیں تو پھر بھی میں آپ سے اس کو قبول نہیں کروں گا۔ تو سفیان نے یہ فرمایا کہ وہ حدیث ضعیف ہے یا یہ فرمایا کرواہ (یعنی گئی گزری) ہے۔ یا اس کے ہم مثل کوئی اور جملہ کہا۔

(۳) حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ کے صاحبزادہ امام عبد اللہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ یہ حدیث میں نے اپنے والد کو سنائی تو انہوں نے فرمایا کہ حضرت عبد الرحمن بن مہدی رحمہ اللہ نے اس حدیث کو بیان کرنے سے انکار کیا اور یہ فرمایا کہ یہ منکر ہے۔

(۴) علی بن المدینی رحمہ اللہ نے فرمایا حضرت مسیحہ بن شعبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی مسح والی حدیث کو ان سے الہن مدینہ، الہن کوفہ اور الہن بصرہ نے روایت کیا ہے اور وہ حدیث ان سے ہزیل بن شرجیل نے وسخ علی الجبورین کے لفظ سے روایت کر کے تمام لوگوں (راویوں) کی مخالفت کی ہے۔

(۵) حضرت مفضل بن غسان رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے ابو زکریا (یعنی) سیجی بن معین رحمہ اللہ سے اس حدیث کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے فرمایا کہ سارے لوگ (راوی) اسکو علی الحفیں کے لفظ سے روایت کرتے ہیں سوائے ابو قیس کے۔ (السنن الکبریٰ للبیهقی ص ۲۸۲، ج ۱) نیز یہی کلام اس حدیث کے بارے میں امام زیلیٰ رحمہ اللہ نے نقل فرمایا ہے تفصیل کیلئے دیکھئیں لفب الرایہ ص ۲۲۲، ج ۱)

یہ ائمہ جرح و تتعديل کا کام ہے جو اس حدیث کے بارے میں نقل کیا گیا ان میں سے ہر ایک امام تنہیا امام ترمذی رحمہ اللہ سے اس فتن کے بارے میں زیادہ تو ہی اور بہتر ہے اور خاص کر جبکہ ان سب کا کلام متفق ہو، تو پھر ہر امام ترمذی رحمہ اللہ کی تحسین و تقدیم اسکو کوئی فائدہ نہیں دیتی۔

دوسری حدیث حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ہے جس کو ہم پیچھے شرح معانی

الاتار للطحاوی اور السنن الکبیری لیہیقی کے حوالے سے نقل کرچکے ہیں۔

اس حدیث میں بھی جو ریت اور نتیجہ دنوں لفظ موجود ہیں، مگر یہ بھی حسب سابق تالیف جواز کی دلیل ہے اس لیے اس پر بھی تفصیلی کلام پیش خدمت ہے۔

(۱) امام ابو الداؤد رحمہ اللہ نے اس حدیث کے بارے میں فرمایا کہ یہ حدیث حضرت ابو موسیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بھی روایت کی گئی ہے۔ لیکن وہ متصل بھی نہیں ہے اور قوی بھی نہیں ہے۔ جس

کوہم پہلے بھی تخریج میں نقل کرچکے ہیں۔ (سنن ابی داؤد ص ۲۲، ج ۱)

(۲) امام تہمی احمد اللہ نے بھی اس حدیث کو نقل فرمایا ہے، جسکی تخریج ہم پچھے نقل کرچکے ہیں اور اس کو نقل کرنے کے بعد وہ فرماتے ہیں۔

(۱) کرم حاکم بن عبد الرحمن کا سامع حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ثابت نہیں ہے۔

(۲) اور یہ بھی فرمایا کہ میخائیل بن محبیں رحمہ اللہ نے فرمایا کہ عیینی بن سنان ضعیف ہیں۔ تفصیل کیلئے دیکھیے (سنن کبریٰ، تہمی ص ۲۸۵، ج ۱)

(۳) امام زیلیقی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ یہ حدیث امام عقیلی رحمہ اللہ نے کتاب الففاء میں نقل فرمائی ہے اور اسکو حسین بن سنان کی وجہ سے معلوم قرار دیا ہے۔ (لفب الرایہ، ص ۲۲۵، ج ۱)

نیز امام زیلیقی رحمہ اللہ نے حضرت بلاں رضی اللہ عنہ کی بھی ایک حدیث امام طبرانی رحمہ اللہ کی مجسم کے حوالے سے نقل فرمائی ہے۔

”حضرت کعب بن عجرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت فرماتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم موزوں اور جراہوں پر مسح فرماتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم موزوں اور جراہوں پر مسح فرماتے تھے۔“

اس حدیث کو نقل فرمانے کے بعد امام زیلیقی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ یزید بن ابی زیاد اور ابن

ابی یلیٰ کی نسبت اگرچہ صدق (ج) کی طرف کی گئی ہے۔ لیکن اس کے باوجود انکو ضعیف قرار دیا گیا ہے۔ (لفب الرایص ص ۲۲۵، ج ۱)

ان احادیث کا حاصل کلام یہ ہوا کہ یہ تینوں احادیث ضعیف ہیں۔ اور انکے ضعیف ہونے کی وجہات اور گزرنگیں۔

### صرف جو ربین والے آثار کا جائزہ:

اب ان آثار صحابہ کا تنقیدی جائزہ لیتے ہیں جس میں صرف لفظ جو ربین ہے اس لئے کہ نعلین و جور بین وغیرہ الفاظ کے ساتھ مروی احادیث و آثار کے بارے میں معقول توجیہات پیچھے گزر گئیں، ان میں سے سب سے زیادہ اظہر روایت حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ہے کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ جرایبوں پر موزوں کی طرح سچ فرماتے تھے یہ روایت ہم مصنف عبد الرزاق السنن الکبریٰ اور الحکی لابن حزم کے حوالے سے پیچھے نقل کر چکے ہیں۔  
اس روایت کے بارے میں ہم نے صرف اس بات کو تینیں کرنا ہے کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ جن جرایبوں پر سچ فرماتے تھے، وہ کس قسم کی جرایبوں تھیں، لہذا اسی سے جواب واضح ہو جائے گا۔

چنانچہ امام بیہقی رحمہ اللہ نے روایت فرمایا ہے:

”حضرت راشد بن خبیم فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو دیکھا کہ وہ قضاۓ حاجت کیلئے گئے اور وہ جرایبیں پہنچ ہوئے تھے (اس طرح) کہ ان کا نچلا حصہ چڑیے کا تھا اور اپر والا حصہ ریشم کا تھا۔“ (السنن الکبریٰ للبیہقی ص ۲۸۵، ج ۱)  
لہذا اس روایت سے ثابت ہوا کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے جو ربین متعلق تھے۔

### نتیجہ:

لہذا مذکورہ کلام کا نتیجہ یہ نکلا کہ سوائے حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے اثر کے اور جتنی بھی احادیث مبارکہ اور آثار صحابہ ہیں۔

- (۱) ان میں سے احادیث مرفوع کلام سے خالی نہیں اور بعض راویوں کی تضعیف کی گئی ہے۔ لہذا اگر ان کی تعدل کوتزیجح دی جائے تو تب بھی وہ درج حسن سے آگئے نہیں بڑھ سکتیں۔
- (۲) اور آثار صحابہ میں سے بعض وہ ہیں کہ جن میں تعلیم اور جو رہیں دونوں کا ذکر ہے اور بعض میں صرف تعلیم کا ذکر ہے۔ اور ان آثار کی توجیہات بھی پیچھے گزر گئیں۔
- (۳) اور ان میں سے بعض آثار وہ ہیں جن میں صرف لفظ جو رہیں ہے اور اس طرح کی صرف دو احادیث ہیں ایک حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی اور اسکی توجیہ دوسری روایت کے ضمن میں پیچھے گزر گئی ہے۔

اور دوسری روایت حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی ہے۔ جس میں انہوں نے فرمایا کہ جرایوں پر مسخ نہیں پرسخ کی طرح ہے۔ اور یہ روایت ہم پیچھے الکلی اور مصنف عبدالرزاق کے حوالے سے ذکر کر چکے ہیں اور یہ واحد روایت ہے بندہ کی جستجو کے باوجود کوئی کوئی جرج بندہ کی نظر سے نہیں گزری۔

### محاكمہ:

لہذا اس ساری تفصیل کے آنے کے بعد ائمہ اربعہ کا اس بات پر اتفاق و اجماع ہے کہ جو رہیں جب تک شخصین (موٹے) نہ ہوں تو اس وقت ان پرسخ کرنا جائز نہیں ہے۔

### جوریں کے سخینیں ہونے کی شرط کی وجہات:

- اس کی وجہات ترتیب وار درج ذیل ہیں۔
- (۱) پہلی وجہ نہیں یا جو رہیں پرسخ کا حکم آیت قرآنی کے خلاف ہے وہ اس لیے کہ قرآن میں پیروں کے دھونے کا حکم دیا گیا ہے۔ (المائدہ آیت نمبر ۶)

(۲) دوسری نہیں (یعنی موزوں پرسخ کے جواز کی احادیث مبارکہ متواتر ہیں پیشانچہ یہ احادیث تقریباً چالیس صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین سے مردی ہیں۔ جن کے ناموں کی مختصر تفصیل درج ذیل ہے۔ (۱) جریہ بن عبد اللہ ان کی حدیث بخاری، مسلم، ابو داؤد وغیرہ نے روایت

کی ہے۔ (۲) مغیرہ بن شعبہ اگئی حدیث صحابہ سنت وغیرہ میں ہے۔ (۳) سعد بن ابی وقاص، صحیح  
 بخاری اور سنن ابن ماجہ میں ہے (۴) عمرو بن امیہ، صحیح بخاری میں ہے۔ (۵) حذیفہ، صحیح مسلم میں  
 (۶) حضرت بالال، صحیح مسلم میں (۷) بریدہ، سوائے بخاری کے باقی اصحاب سنت نے روایت کیا  
 ہے (۸) علی، صحیح مسلم میں (۹) صفوان بن عسال، سنن ترمذی، سنانی اور ابن ماجہ میں (۱۰) خزیمہ  
 بن ثابت، سنن ابی داؤد، ترمذی اور ابن ماجہ میں (۱۱) ثوبان سنن ابی داؤد میں (۱۲) اسامہ بن زید  
 سنن سنانی وغیرہ میں (۱۳) ابی بن عمارہ، سنن ابی داؤد و ابن ماجہ میں (۱۴) سهل بن سعد  
 الساعدی، سنن ابن ماجہ میں (۱۵) انس بن مالک، سنن ابن ماجہ میں (۱۶) ابو بکر (صدیق) صحیح ابن  
 حبان میں (۱۷) عوف بن المالک اشجعی، منشد احمد وغیرہ میں (۱۸) ابی بردہ منشد بزار میں (۱۹)  
 سلمان، صحیح بن حبان میں (۲۰) ربیعة بن کعب اسلمی، مجھم طبرانی میں (۲۱) براء بن العاذب الکامل  
 لا بن عدی وغیرہ میں (۲۲) ابی طلحہ مجھم للطبرانی میں (۲۳) ابن مسعود، منشد بزار وغیرہ میں (۲۴)  
 ام سعد الانصاریہ الکامل لا بن عدی وغیرہ میں (۲۵) ابی امامہ مجھم طبرانی میں (۲۶) عباود بن  
 الصامت مجھم طبرانی میں (۲۷) عبد الرحمن بن بلا مجھم طبرانی میں (۲۸) عمرو بن الشرید مجھم طبرانی  
 میں (۲۹) عبد اللہ بن رواحہ (۳۰) اسامة بن زید، دونوں کی حدیث مجھم طبرانی میں (۳۱)  
 عبد الرحمن بن حسنة مجھم طبرانی میں (۳۲) عمرو بن حزم مجھم طبرانی میں (۳۳) عبد اللہ بن عمر مجھم اوسط  
 للطبرانی میں (۳۴) یعلی بن مرۃ الشفی مجھم طبرانی میں (۳۵) مالک بن سعد کتاب معرفۃ الصحابة  
 لا بی فیض میں (۳۶) مالک بن ربیعة السلوی معرفۃ الصحابة لا بی فیض میں (۳۷) ابی ایوب مجھم طبرانی  
 میں (۳۸) ابی ہریرۃ، منشد احمد وغیرہ میں (۳۹) ابی برزۃ، منشد بزار میں (۴۰) ابن عباس منشد  
 بزار میں (۴۱) جابر مجھم طبرانی و منشد بزار وغیرہ۔

خوف طوالت کی وجہ سے کچھ ناموں کو چھوڑ دیا گیا یہ پوری تفصیل مع اختصار و تلخیص کے  
 لفب الرایہ اور الدرایہ فی تجزیۃ احادیث الہدایہ سے لی گئی ہے جن کا حوالہ پیچے یقید صفحہ کے گزر

چکا ہے۔

لہذا اگرچہ ختنین پر مسح کرنا خلاف قرآن بھی ہے اور خلاف عقل و قیاس بھی ہے مگر چونکہ یہ احادیث متواترہ سے ثابت ہے۔ اس لیے تمام اہل سنت والجماعت ان احادیث متواترہ کی وجہ سے مسح علی الختنین کے جواز کے قائل ہیں اور حضرات صحابہ کرام اور ائمہ متبویین میں سے کسی سے بھی اس کے خلاف ثابت نہیں ہے۔

(۳) تیری وجہ اور جوابوں پر مسح کے بارے میں وارد شدہ احادیث و آثار کی تفصیل بھی پیچھے گزرگئی لہذا ان احادیث و آثار کو اگر صحیح بھی تسلیم کریا جائے تو پھر بھی وہ حد تواتر تک نہیں پہنچ سکتیں لہذا ان کی وجہ سے ترک قرآن جائز نہیں ہوگا۔

البته کثرت طرق کی وجہ سے احادیث درج صحیح یا حسن سے کم نہیں ہیں اس لیے ائمہ اربعہ وغیرہ نے جو ریبن پر مسح کے جواز کیلئے ختنین ہونے کی شرط لگائی تاکہ یہ ختنین کے مفہوم کے کچھ قریب ہو جائیں اور اسکی وجہ سے ترک قرآن لازم نہ آئے بلکہ جن احادیث کی وجہ سے مسح علی الختنین کے جواز کا قول اختیار کیا گیا تھا۔ ان کی وجہ سے جو ریبن (بشر طیکہ و ختنین ہوں) پر بھی جواز کا قول اختیار کیا جاسکتے اور اسکی وجہ سے ترک قرآن لازم نہ آئے۔

### ایک سوال اور اس کا جواب

اب رہا یہ سوال کہ ختنین ہونے کی قید کون سی دلیل کی بناء پر بڑھائی گئی ہے ہم سے تو اسکے جوابات بہت سارے ہیں مگر یہاں پران میں صرف تین جوابوں پر اکتفا کیا جا رہا ہے۔

جواب (۱) نیلوں کے بلکے اور باریک جوابوں کا اس وقت لصورتیں تھا اونہی اس کا رواج تھا۔ جیسا کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت میں اُنکی جوابوں کی تعریف گزرگئی۔

جواب (۲) قاضی شوکانی رحمۃ اللہ تعالیٰ نے جرب کی تعریف کی ہے ”ہولفاظۃ الرجل قال فی الضیاء والقاموس وقد تقدم انه لخف الکبیر“ (وہ پیر کے لفاظے کو کہتے ہیں ضیاء اور قاموس میں یہ کہا ہے اور یہ پہلے گزر اک وہ بڑے موزے کو کہتے ہیں) (میل الا وطارص ۱۹۸، ج)

لہذا اس تعریف سے بھی معلوم ہوا کہ بلکل اور باریک جوابوں پر مسح کرنے کا رواج تھا اور نہ

بی اسکے استعمال کارروائی تھا۔

جواب (۳) احادیث جواز صحیح علی الاجور بین کی بنیادی حیثیت کو مد نظر رکھتے ہوئے شخین بن ہونے کی قید لگانی ضروری ہے تاکہ یہ کسی حد تک خفین کے قریب ہو جائے ورنہ پھر اخبار واحدہ وغیرہ کی وجہ سے ترک قرآن لازم آئے گا جو کہ کسی کے نزد یک بھی جائز نہیں ہے۔  
یہاں تک الحمد للہ جرا بول پڑھ کرنے کی بحث پوری ہو گئی۔



# الجمع بين الصلاتين في السفر والحضر

## نماز

نماز ارکان اسلام میں سے دوسرا رکن ہے اسلام میں نماز کی بہت اہمیت ہے قرآن کریم میں سینکڑوں جگہ نماز کی اہمیت اسکی تاکید اور اپنے اوقات مقررہ میں اسکی ادائیگی کا حکم دیا گیا ہے۔ اسی طرح بہت ساری احادیث مبارکہ میں بروقت نمازوں کی ادائیگی کے بڑے فضائل بتائے گئے ہیں۔ اور بروقت نمازوں کی عدم ادائیگی پر ختح و عیدیں بیان کی گئی ہیں۔

نماز کی اہمیت اور شرف و فضیلت کیلئے اتنی بات کافی ہے کہ باقی عبادات کی فرضیت کے احکام زمین پر بذریعہ وی آئے ہیں لیکن نماز کی فرضیت شب معراج میں آسمانوں کے اوپر طور

تحنی کے ہوئی ہے جسکی تفصیل تقریباً اکثر احادیث مسراج میں موجود ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرنے کے ذریعہ میں سب سے زیادہ موثر اور قوی ذریعہ نماز ہے لیکن صرف وہی نماز اللہ تعالیٰ کے قرب کا ذریعہ بننے گی جسکے تمام حقوق کی رعایت کی جائے۔ ان حقوق کو فتحاۓ امت نے آیات قرآنی اور سنن نبوی علی صحاحا الف تحیہ وسلام کی روشنی میں مختلف حصص اور طبقات میں تقسیم فرمایا ہے۔ جن میں سے بعض کو فرض، بعض کو واجب، بعض کو سنت موکدہ اور بعض کو مستحب کے نام سے اپنی اپنی جگہ پر حسب دلائل ذکر فرمایا ہے۔ جنکی تفصیل کتب فقہ میں موجود ہے۔

پھر فرائض کو دو قسموں میں تقسیم فرمایا ہے (۱) بعض فرائض وہ ہیں جنکو نماز سے پہلے ادا کرنا ضروری ہے، انکو شرائط کہا جاتا ہے، اور بعض کو نماز کے دوران ادا کرنا پڑھتا ہے انوار کا نماز کہا جاتا ہے۔

نماز سے پہلے جن شرائط کا پایا جانا ضروری ہے اور فرض ہے، ان میں سے ایک فرض وقت نماز کا ہونا ہے۔ لہذا تمام ائمہ کے نزدیک نماز کو اپنے وقت میں ادا کرنا فرض ہے، اگر نماز کو اس کے وقت مقررہ میں ادا کرنے کے بجائے وقت سے پہلے یا وقت کے نکل جانے کے بعد جان بوجھ کر ادا کیا تو وہ نماز اداء نہیں ہوئی بلکہ اگر وقت سے پہلے ادا کیا تو وقت کے اندر دوبارہ ادا کرنا ضروری ہے، ورنہ پوری زندگی وہ اس کے ذمہ لازم رہے گی اور اگر وقت نکلنے کے بعد اس نے نماز پڑھی تو وہ ادائیں ہے بلکہ قضاۓ ہے اور جان بوجھ کر ایسا کرنے والا اخت لگنا گارا درست حق و عید ہے۔

لہذا اوقات نماز کے مسائل انتہائی ضروری اور اہم ہیں ان میں سے ایک مسئلہ دو نمازوں کو حالت سفر یا حالتِ حضر میں ایک نماز کے وقت میں جمع کر کے الٹھا پڑھنے کا ہے کہ آیا ایسا کرنا جائز ہے یا جائز نہیں ہے۔

ان شاء اللہ ہم پہلے حالت سفر میں جمع بین الصالاتین کے جواز و عدم جواز کے بارے میں نہ اس بحث کے دلائل نقل کریں گے اور پھر اس ضمن میں مخالفین اخلاف کے دلائل کے جوابات اور

پھر حنفی مذہب کے دلائل اور حنفی مذہب کی وجہ ترجیح ذکر کریں گے پھر اس کے بعد حالت حضر میں جمع بین الصلا تین کے بارے میں اس ترتیب کے ساتھ تفصیلات ذکر کریں گے۔

اللہ تعالیٰ ہمارے لیے اس کام کو آسان بنادے اور اسکو اپنی رضاۓ کا ذریعہ بنادے اور اسکو معاونین اور مستفیدین کیلئے دنیا و آخرت میں نجات کا ذریعہ بنادے آمین یا رب العالمین۔



## نقل مذاہب دربارہ جمع بین الصلاتین فی السفر

حنفی مذہب .....

حنفی مذہب کے مطابق حالت سفر میں دونمازوں کو ایک نماز کے وقت میں عرفات اور مزدلفہ کے کرنا جائز نہیں ہے البتہ جم صوری احتفاف کے نزدیک جائز ہے اس میں غدر کے پائے جانے اور نہ پائے جانے کا اعتبار نہیں۔ چنانچہ امام محمد رحمہ اللہ حضرت امام مالک رحمہ اللہ کے حوالے سے جم صوری کی احادیث نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

(۱).....”ہم اس کو اختیار کرتے ہیں اور جمع بین الصلا تین یہ ہے کہ ان میں سے پہلی نمازوں کو مؤخر کر کے اس کے آخر وقت میں پڑھا جائے اور دوسرا نمازوں کو مقدم کر کے اسکو اول وقت میں پڑھا جائے۔“ (موطا امام محمد، ص ۱۳۱)

فقہ حنفی کے مشہور امام علامہ بدرا الدین عینی رحمہ اللہ عمدۃ القاری شرح صحیح بخاری میں لکھتے ہیں

(۲).....”دوسری نوع ائمہ کے مذاہب کے بارے میں ہے اور چھٹا قول یہ ہے کہ وہ (جمع بین الصلا تین) مطلقاً جائز نہیں ہے سفر کی وجہ سے اور صرف عرفہ اور مزدلفہ میں جائز ہے اور یہ حسن ابن سیرین، ابراہیم، اسود اور ابو حنیفہ اور انکے شاگردوں کا قول ہے اور یہی روایت کیا ہے اب ان قاسم نے، امام مالک سے اور اسی کو اختیار کیا ہے۔“ (عدۃ القاری، ص ۱۵، ج ۷)

(۳)..... اور جائز نہیں ہے جمع (بین الصلا تین) مگر محروم باقی کیلئے عرفہ کے دن ظہر اور عصر میں جمع تقدیم کے ساتھ ایک اذان اور دو تکبیروں کے ساتھ اس لیے کہ عصر کو اس کے وقت مقررہ سے پہلے ادا کیا جا رہا ہے اس لیے اس کیلئے الگ تکبیر کبی جائے گی تاکہ لوگوں کے لیے اعلان ہو اور مزدلفہ کی رات میں مغرب وعشاء میں جمع تاخیر کے ساتھ ایک اذان اور ایک تکبیر کے ساتھ اس لیے کہ عشاء کی نماز اس کے وقت میں ادا ہو رہی ہے اس لیے اس کیلئے اعلان کی ضرورت نہیں ہے نمونہ کیلئے یہ حوالے ان شعائر اللہ کافی ہونگے اس مزید حوالوں کو ترک کر دیا گیا۔“ (الفقة الاسلامی و

ادلة، ص ۱۳۷، ج ۲)

#### فقہ مالکی .....

اور فقهہ مالکی میں حالات سفر میں جمع بین الصلا تین حقیقتاً جائز نہیں ہے البتہ جمع صوری جائز ہے مگر وہ بھی اس عذر کے ساتھ مشروط ہے کہ اگر سافر کو جلدی ہو تو تب جمع صوری کر سکتا ہے ورنہ جمع صوری بھی جائز نہیں ہے۔

چنانچہ فقہ مالکی کی مشہور کتاب المدونۃ الکبریٰ میں لکھا ہے:

(۱)..... ”(مصنف رحمہ اللہ نے) فرمایا کہ حضرت امام مالک رحمہ اللہ نے فرمایا کہ آدمی دونمازوں کو جمع نہیں کر سکتا۔ حالت سفر میں مگر یہ کہ اسکو سفر کی جلدی ہو پس اگر اسکو جانے کی جلدی ہو تو پھر وہ ظہر و عصر میں جمع کرے (اس طرح کہ) وہ ظہر کو موئخر کرے بہاں تک کہ اس کا آخری وقت ہو جائے پھر اسکو پڑھ لے پھر عصر کی نماز اس کے اول وقت میں پڑھے اور مغرب کی نماز کو موئخر کرے بہاں تک کہ اس کا آخری وقت ہو جائے شفق کے غائب ہونے سے پہلے اور پھر اسکو ادا کرے اس کے آخری وقت میں شفق کے غائب ہونے سے پہلے اور پھر عشاء کی نماز پڑھے اسکے اول وقت میں شفق کے غائب ہو جانے کے بعد“

(المدونۃ الکبریٰ، ص ۲۰۵، ج ۱)

(۲)..... نیز فقہ مالکی کی پوری تفصیل الفقة الاسلامی و ادلة کی جلد دوم (صفحہ

(۱۳۷۵، ۱۳۷۴) میں موجود ہے جو حضرات چاہیں وہاں مراجعت کر سکتے ہیں۔

#### فقہ شافعی .....

اور فقہ شافعی میں جمع بین الصلا تین سفر میں مطلقاً جائز ہے، جمع تقدیم کے ساتھ بھی اور جمع تاخیر کے ساتھ بھی (جبکہ عندر سفر یا مطر ہو)

چنانچہ فقہ شافعی کی مشہور کتاب مختصر مزنی میں لکھا ہے:

(۱)..... ”پس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کی دلالت اس بات پر ہوئی کہ جس (یعنی مسافر) کیلئے تصریح جائز ہے تو اس کیلئے جمع بین الصلا تین بھی جائز ہے جیسے کہ پہلے مذکور ہوا۔ اور جمع بین الصلا تین جن دونوں وقوف میں (تقدیم یا تاخیر کے ساتھ) چاہے تو کر سکتا ہے۔“

(۲)..... اسی طرح الحدب میں لکھا ہے:

”اور جائز ہے جمع بین الصلا تین پہلی نماز کے وقت میں (جمع تقدیم کے ساتھ) اور دوسرا نماز کے وقت میں (جمع تاخیر کے ساتھ)۔“ - (الحدب فی فقہ الامام الشافی رضی اللہ عنہ، ص ۱۰۳، ج ۱)

(۳)..... اسی طرح صاحب منہاج نے لکھا ہے کہ: ”اور جمع جائز ہے ظہر اور عصر میں جمع کرنا جمع تقدیم و تاخیر کے ساتھ (نہایہ احتاج الی شرح المخراج فی الفقہ علی مذهب الامام الشافی رضی اللہ عنہ، ص ۲۷۲، ۲۷۳)“

#### فقہ حنبلی .....

حنابلہ کے نزدیک جمع بین الصلا تین حالت سفر میں جمع تقدیم و تاخیر دونوں کے ساتھ جائز ہے، چنانچہ فقہ حنبلی کی کتاب منار السیل میں لکھا ہے:

(۱)..... ”اور سفر کی وجہ سے جمع بین الصلا تین کسی ایک نماز کے وقت میں مباح ہے جو سفر کے قصر (کے جواز) کا سبب ہے۔“ (منار السیل ۱۳۲، ج ۱)

(۲)..... نیز فقہ حنبلی کی مزید تفصیل کیلئے الفقہ الاسلامی وادلة (ص ۱۳۸۰، ج ۳) کا مطالعہ

کیجئے۔ (اور ماغنی لابن قدامہ، ص ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۱۴، ۱۱۵ کا مطالعہ بھی کریں)

قاضی شو کانی رحمہ اللہ.....

قاضی شو کانی رحمہ اللہ نے اپنے مذهب کی تصریح نہیں کی ہے، لیکن انکی عبارات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ جمع صوری کے قائل ہیں۔ تفصیل کیلئے دیکھئے نیل الادوار، ص ۲۲۵ تا ۲۲۷، ج ۳)

ان احادیث و آیت مبارکہ پر ایک نظر جن سے جمع تقديم کا جواز ثابت ہوتا ہے اور ان کا

تقلیدی جائزہ

(۱) ..... ”حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم جب سفر میں ہوتے تھے اور زوال شمس ہو جاتا تو آپ ظہر اور عصر دو توں نمازیں اٹھیں ادا فرماتے اور پھر کوچ فرماتے تھے۔“ (السن الکبری للبیهقی، ص ۲۳۱، ج ۳)

(۲) ..... ”حضرت عکرم رحمہ اللہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت فرماتے ہیں کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے گھر میں ہوتے اور سورج زائل نہ ہوتا یہاں تک کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ظہر اور عصر کو جمع فرماتے تھے اور جب سورج زائل نہ ہوتا یہاں تک کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سفر شروع فرماتے تو پھر سفر جاری رکھتے، یہاں تک کہ عصر کا وقت داخل ہو جاتا، تو آپ اترتے، اور ظہر اور عصر کو جمع فرماتے اور جب سورج غروب نہ ہوتا اور آپ سفر شروع فرماتے تو پھر سفر جاری رکھتے کو جمع فرماتے تھے اور جب سورج غروب نہ ہوتا اور آپ سفر شروع فرماتے تو پھر سفر جاری رکھتے تھے یہاں کہ عشاء کا وقت آ جاتا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم غرب و عشاء میں جمع فرماتے تھے۔“ (ایضاً ص ۲۳۳، ۲۳۴، ج ۳)

فائدہ نمبر (۱): ..... نیز یہی حدیث عکرم مدنے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے کریب کے واسطے بھی نقل کی ہے اس کے لیے بھی مذکورہ بالاحوال دیکھئے۔  
نیز اسی مشہوم کی روایت حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے ابو قلاب نے بھی روایت کی ہے

اُنکی تفصیل کیلئے دیکھئے حوالہ مذکورہ، ص ۲۳۲، ج ۳)

فائده نمبر (۲) : ..... یہ وہ روایات ہیں جن سے صراحت جمع تقدیم کا جواز ثابت ہوتا ہے، ہم ان شاء اللہ پہلے ان روایات پر بحث کریں گے اور پھر جمع تا خیر کے جواز کی روایات ذکر کر کے ان پر بحث کریں گے۔

### حدیث انس رضی اللہ عنہ کی بحث :

اس حدیث کے بارے میں امام ذہبی رحمہ اللہ نے میزان میں لکھا ہے کہ ”فَهَذَا عَلَى نُولِ رِوَاةٍ مُنْكَرٌ“ یعنی یہ حدیث راویوں کے ثقہ ہونے کے باوجود بھی منکر ہے۔ اس لیے کہ اسکو مسلم نے ناقص عن شایعہ سے روایت کیا ہے اور اس کے الفاظ یہ ہیں کہ ”اذا كان في سفر وارد الجمع اخر الظهر حتى يدخل وقت العصر ثم يجمع بينهما“ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم سفر میں ہوتے تو ظہر کی نمازوں کو خفرماتے تھے یہاں تک کہ عصر کا وقت داخل ہو جاتا، پھر دونوں کو جمع فرماتے تھے۔

نیز علامہ عینی رحمہ اللہ نے شرح بخاری میں فرمایا ہے کہ ابو داؤد نے اس روایت کو اسحاق کی نسبت سے منکر کہا ہے، نیز اسکی تحریج اسماعیلی نے کی ہے اور اسکو اسحاق عن شایعہ کے حوالے ملعول قرار دیا ہے۔

امام نووی رحمہ اللہ نے فرمایا ہے کہ میرے ذہن میں ہے کہ ابو داؤد نے اسحاق پر اس کا انکار کیا ہے۔ (بیچہ تفرد کے) لیکن اس کا مตالع موجود ہے جسکو امام حاکم نے اپنی اربعین میں روایت کیا ہے:

”عن ابی العباس محمد بن یعقوب عن محمد بن اسحاق الصفانی عن حسان بن عبد اللہ عن المفضل بن فضالہ عن عقیل عن ابن شہاب عن انس ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم کان اذا رتحل قبل ان تزیغ الشمس اخر الظہر الى وقت العصر ثم نزل فجمع بینهما فان زاغت الشمس قبل ان یرتحل صلی الظہر والعصر ثم رکب“

یہ حدیث صحیحین میں اسی سند کے ساتھ موجود ہے مگر اس میں لفظ والعصر موجود نہیں ہے .....  
 اس کے بارے میں علامہ عینی رحمہ اللہ نے فرمایا ہے کہ اس زیادتی (یعنی لفظ والعصر) میں نظر ہے  
 کیا آپ نہیں دیکھتے کہ امام حاکم رحمہ اللہ نے تصحیح معاملے میں تسابل کے باوجود اسکو اپنی متدرک  
 میں ذکر نہیں کیا ہے۔ اور حافظ ابن حجر رحمہ اللہ نے حاکم کی اس حدیث کو نقل کیا اور جو کچھ علاوی نے  
 کہا اسکو نقل کیا ہے، اور پھر فرمایا کہ یہ تو یہ مثبت ہے اگر ثابت ہو جائے، لیکن اس کے ثبوت میں  
 نظر ہے، (یہ پوری تفصیلی آثار السنن للبیوی کی تعلیق سے نقل کی گئی ہے جو مراجعت کرنا چاہے تو وہ  
 آثار السنن، ص ۲۶۸ سے ۲۷۰ تک دیکھے)



# نماز کے مسائل

**حضرت ابن عباس رضی تعالیٰ عنہما کی حدیث پر بحث**

اس حدیث میں ایک تو اضطراب سند ہے۔ چنانچہ بعض طرق میں حسین بن عبد اللہ اس کو عن عکرمتہ عن ابن عباس کے الفاظ سے روایت کرتے ہیں۔ اور بعض طرق میں وہ اس کو عن عکرمتہ عن کریب عن ابن عباس کے الفاظ سے روایت کرتے ہیں۔

(۲) نیز حسین بن عبد اللہ کو ضعیف قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ ابن معین اور ابو حاتم نے ان کو ضعیف کہا ہے اور ابن الدینی اور نسائی نے متذکر الحدیث کہا ہے اور سعدی اور جوزجانی نے کہا ہے کہ لا یشتعل بحدیثہ (یعنی ان کی حدیث میں مشغول ہونے کی ضرورت نہیں) (السنن الکبری للبغیتی ص ۲۳۲، ۲۳۳، ۲۳۴ ج ۳ و آثار السنن ص ۲۷۱)

## حدیث نمبر ۳

ان دو حدیثوں کے علاوہ ایک تیسری حدیث بھی جمع کے تقدیم کے جواز پر پیش کی جاتی ہے۔ وہ بھی ملاحظہ فرمائیے:

(۳) عن معاذ بن جبل أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ فِي عِزْوَةٍ تَبُوكُ إِذَا زَاعَتِ اشْمَسَ قَبْلَ أَنْ يَرْتَحِلَ جَمْعُ بَيْنِ الظَّهَرِ وَالعَصْرِ وَأَنْ يَرْتَحِلَ

قبل أن تزيف الشمس آخر الظهر حتى ينزل للعصر وفي المغرب مثل ذالك إن  
نما بت الشمس قبل أن يرتحل جمع بين المغرب والعشاء وإن يرتحل قبل أن  
تغيب الشمس آخر المغرب حتى ينزل للعشاء ثم جمع بينهما“

حضرت معاذ بن جبل رضي الله تعالى عنه سے روایت ہے کہ غزوہ توبک میں اگر رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم کے سفر شروع فرمانے سے پہلے زوالِ شمس ہو جاتا تو آپ ظہر اور عصر دونوں میں  
جمع فرماتے (یعنی جمع بین الصلا تین جمع تقدیم کے ساتھ ادا فرماتے) اور اگر زوالِ شمس سے پہلے  
سفر شروع فرماتے تو پھر ظہر کو موخر فرماتے یہاں تک کہ جب عصر کے لئے اترتے۔ (تو  
دونوں نمازیں جمع کر کے اداء فرماتے) اور مغرب میں بھی ایسا فرماتے کہ اگر سفر شروع کرنے سے  
پہلے سورج غروب ہو جاتا تو مغرب وعشاء دونوں کو جمع کر کے اداء فرماتے اور اگر غروب شمس سے  
قبل سفر شروع فرماتے تو پھر مغرب کو موخر کر دیتے حتیٰ کہ جب عشاء کے لئے اترتے تو دونوں کو جمع  
کر کے اداء کرتے۔ (سنن ابی داؤد ص ۱۷۴، سنن الکبری للبیهقی ص ۲۳۲ ج ۳)

### حضرت معاذ بن جبل رضي الله تعالى عنہ کی حدیث پر بحث

یہ حدیث ضعیف ہے، اس لیے کہ اس کے ایک راوی ہشام ابن اسد ہیں۔ اگرچہ ان کی  
روایات امام مسلم رحمہ اللہ نے شواہد میں ذکر کی ہیں مگر وہ تکلم فی راوی ہیں۔

چنانچہ امام ذہبی رحمہ اللہ نے میرزان میں فرمایا کہ امام احمد رحمہ اللہ نے ان کے بارے میں  
فرمایا کہ وہ حافظ نہیں تھے۔ اور بھی القطاں ان کی سند سے روایات بیان نہیں کرتے تھے۔ اور امام  
احمد رحمہ اللہ نے یہ بھی فرمایا کہ وہ حدیث میں محکم (مضبوط) نہیں تھے۔ اور ابن معین نے فرمایا کہ  
لیس بذاک القوی کہ وہ کوئی قوی راوی نہیں تھے اور متذوک بھی نہیں تھے۔ اور امام نسائی نے ایک  
دفعہ ان کے بارے میں فرمایا کہ وہ ضعیف ہیں اور ایک دفعہ فرمایا کہ لیس بالقوی کہ وہ قوی نہیں ہیں  
اور ابن عدی نے فرمایا کہ باوجود ضعف کے ان کی حدیثیں لکھی جائیں گی۔

اور ابو داؤد نے فرمایا کہ زید بن اسلم کے بارے میں وہ سب سے زیادہ ثابت (معتبر) ہیں اور ابو زر عدی نے فرمایا کہ شیخ محلہ الصدق کے کمزور راوی ہیں۔ لیکن اس کا محل صدق (یعنی صحیح ہونا) ہے۔ اور تنجیص میں فرمایا کہ ہشام لین الحدیث یعنی وہ کمزور حدیث والے ہیں۔

اور حافظ (ابن حجر رحمہ اللہ نے فتح الباری میں فرمایا کہ ہشام مختلف فیروزی ہیں مگر یہاں پرانہوں نے ابوالزیر کے اصحاب میں سے حفاظت کی مخالفت کی ہے۔ جیسے کہ مالک ثوری اور قرقہ بن خالد وغیرہ ہیں (یعنی ان سب کی مخالفت کی ہے) پس ان حضرات نے اپنی روایت میں جمع تقدیم کو ذکر نہیں کیا۔

میں کہتا ہوں کہ یہ مخالف ہے اس حدیث کے جسکو طبرانی نے اونٹ میں روایت کیا ہے۔ عضن بن اساعیل کے طریق (سنہ) سے حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ سے وہ فرماتے ہیں کہ ”خر جنا مع رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فی غزوۃ تبوک فجعل یجمع بین الظہر والعصر یصلی الظہر فی آخر وقتها ویصلی العصر فی اول وقتھا ثم یسیر ویصلی المغرب فی آخر وقتھا ما لم یغب الشفق و یصلی العشاء فی اول وقتھا حین یغیب الشفق“

ہم لکھے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ غزوۃ تبوک میں، پس آپ نے جمع میں الصلاۃ تین فرما شروع فرمایا پس آپ ظہر کو موڑ کر کے اس کے آخر وقت میں اداء فرماتے تھے اور عصر کو اس کے اول وقت میں اداء فرماتے تھے پھر سفر شروع فرماتے اور غروب شفق سے پہلے آخر وقت میں مغرب کی نماز اداء فرماتے اور عشاء کی نماز غروب شفق کے بعد اول وقت میں اداء فرماتے تھے“

یہ پوری بحث آثار السنن ص ۲۷۰ سے لی گئی ہے۔

**خلاصہ.....**

(۱) اس پوری صحبت کا حاصل یہ کہ ہشام بن اسعد حجج مسلم کے متكلم فیروز جاں میں سے ہیں۔

(۲) اور امام مسلم نے ان کی روایات کو اصول میں نقل نہیں فرمایا۔

بلکہ شواہد میں نقل فرمایا ہے۔

(۳) اور اس روایت میں وہ ابوالزبیر کے حفاظ شاگردوں کی مخالفت کر رہے ہیں۔ جیسے

کہ امام مالک، امام سفیان توری اور قرقہ بن خالد وغيرہ کہ ان حضرات نے (جو حفاظ ہیں)

حضرت معاذ سے جمع تقدیم کی روایت کو ذکر نہیں کیا ہے۔

اس لئے ہشام کی روایت ثقات کے مخالف ہونے کی وجہ سے منکر (ضعیف) ہو گئی ہے۔

لہذا حاصل کلام یہ نکلا کہ جمع تقدیم فی السفر کے بارے میں کوئی صحیح حدیث موجود نہیں ہے۔

اور جو احادیث و آثار ضعیفہ موجود ہیں وہ اس درجہ کی نہیں ہیں کہ جن کی وجہ سے نصوص

قرآن و احادیث متواترہ دربارہ مواقیت صلوٰۃ کو چھوڑ دیا جائے۔

وہ احادیث و آثار جن سے جمع تا خیر فی السفر کا جواز ثابت ہوتا ہے

اور ان کا تنقیدی جائزہ

(۱) عن عبد الله بن عمر قال رأيت النبي صلى الله عليه وسلم إذا أوجله

السير في السفر يؤخر صلوٰۃ المغرب حتى يجمع بينها وبين العشاء قال سالم

و كان عبد الله بن عمر يفعله إذا أوجله السير يقيم المغرب فيصليها ثم ثم يسلم

ثم قلما يلبث حتى يقيم العشاء فيصليها ركعتين ثم يسلم ولا يسبح بينهما

برکعة ولا بعد العشاء بسجدة حتى يقوم من جوف الليل" (آخر البخارى

واللطف في صحيح ص ۱۲۰ ج ۱، وعلم في صحيح ص ۲۲۵ ج ۱ والشائى

في سنن ص ۶۹ ج ۱

حضرت عبد الله بن عمر رضي الله تعالى عنهما سے روایت ہے کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو

دیکھا کہ جب آپ کو سفر کی جلدی ہوتی تو آپ مغرب کی نماز کو موخر فرماتے اور پھر اس میں اور عشاء کی نماز میں جمع فرماتے۔

سالم نے فرمایا کہ عبد اللہ ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما بھی ایسا کرتے کہ جب آپ کو سفر کی جلدی ہوتی تو مغرب کی نماز قائم فرماتے اور اس کی تین رکعتیں اداء کرتے پھر تھوڑا اڑک جاتے اور پھر عشاء کی نماز دور کعتیں قائم (اداء) فرماتے اور سلام پھیرتے اور دونوں نمازوں کے درمیان کوئی اور نماز بھی نہ پڑھتے اور عشاء کے بعد میں کوئی نماز نہ پڑھتے آدھی رات تک (یعنی بیچ میں اور آخر میں کوئی نمازوں غیرہ نہ پڑھتے)

تعمیہ: اس حدیث میں قال سالم سے آخر تک کے الفاظ کی روایت کی تحریج صرف صحیح بخاری میں ہے، باقی دونوں حوالوں میں یہ الفاظ موجود نہیں ہیں۔

(فائدہ نمبر ۱) اس حدیث میں جمع تاخیر کا کوئی قرینہ موجود نہیں ہے اس لیے کہ اس میں ایسے الفاظ نہ صراحت اور نہ اشارتاً موجود ہیں جن کی دلالت اس بات پر ہوتی ہو کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مغرب کی نماز عشاء کے وقت میں عشاء کی نماز کے ساتھ جمع کر کے ادا فرمائی ہے۔

(فائدہ نمبر ۲) البتہ حضرت سالم رحمۃ اللہ کے قول کی دلالت جمع صوری پر ہو رہی ہے اس لیے کہ اس میں یہ الفاظ موجود ہیں کہ ثم قلما مایل بث (پھر آپ تھوڑا سا انتظار فرماتے) اور ظاہر ہے کہ یہ انتظار ظاہر عشاء کے وقت کے شروع ہو جانے کے لئے ہوتا تھا۔ واللہ اعلم

(۲) أن ابن عمر كان إذا جذبه السير جمع بين المغرب والعشاء بعد أن يغيب الشفق ويقول إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا جذبه السير جمع بين المغرب والعشاء” (خرج مسلم في صحيحه واللفظ له ص ۲۳۵)

ج ۱ والنمسائي في السنن ص ۷۰ ج ۱ ومالك في الموسما ص ۱۲۶  
حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو جب سفر میں جلدی ہوتی تو شفق کے غائب ہونے کے بعد مغرب وعشاء دونوں نمازوں کو جمع کر کے ادا فرماتے اور یہ ارشاد فرماتے۔ کہ جب رسول

الصلی اللہ علیہ وسلم کو سفر میں جلدی ہوتی۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم مغرب وعشاء دونوں نمازوں کو جمع کر کے ادا فرماتے تھے۔

(۳) ان عبداللہ بن عمر عجل السیر ذات ليلة و كان قد استصرح على بعض أهله ابنة أبي عبيد فسار حتى هم الشفق أن يغيب وأصحابه ينادونه للصلة فأبى عليهم حتى إذا أكثروا عليه قال إني رأيت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم يجمع بين هاتين الصلوتيين المغرب والعشاء وأنا أجمع بينهما“ الطحاوى فى شرح معانى الآثار و للفظ له ص ۱۱۱ ج ۱ سنن ترمذى ص ۱۲۲ ج ۱ سنن نسائى ص ۲۹ ج ۱ سنن ابى داؤد ص ۷۰ ج ۱ سنن كبرى للبيهقي ص ۲۲۶، ۲۲۷ ج (۳)

حضرت عبد اللہ بن عمر کو جب ان کے بعض خاندان والوں (یعنی ان کی بیوی) ابو عبید کی بیٹی کے حادثہ (مرض وفات) کی اطلاع ملی تو آپ رات کو جلدی جا رہے تھے یہاں تک کہ شفق غائب ہونے کے قریب ہوا، اور ان کے ساتھی ان کو نماز کی ادائیگی کے لئے پکارتے رہے یہاں تک کہ جب انہوں نے پکارنا زیادہ کیا تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں نمازوں کو جمع کر کے ادا فرمایا (یعنی) مغرب و عشاء کو اور میں بھی ان کو جمع کر کے ادا کروں گا۔

(فائدہ) حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے جمع بین الصلاتین کے جواز کا قول اور ان کا عمل نافع کے علاوہ ان کے دوسرے شاگرد اسماعیل بن ابی ذوبیب نے بھی نقل کیا ہے۔ تفصیل کے لئے شرح معانی الآثار کا مندرجہ بالا حوالہ دیکھیے۔

### حدیث ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما پر بحث

حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی اس روایت کی دوسری متابعات بھی موجود ہیں جن

میں سے ایک متتابع ابن ابی ذوبہ کا اوپر شرح معانی الآثار کے حوالے سے مذکور ہے۔  
 ان کے علاوہ یہ روایت سالم اور عبد اللہ بن دینار سے بھی راوی ہے اس کو یہی نے اپنی  
 سنن میں روایت کیا ہے۔ اس کی تفصیل کے لیے دیکھئے سنن الکبری للہیقی ص ۲۲۹، ج ۳۔

### مذکورہ روایت کے جوابات

(۱) اس کا پہلا جواب تو یہ ہے کہ غاب الشفق وغیرہ الفاظ صرف نافع کے ایک شاگرد  
 ابیوہ کی روایت میں موجود ہیں، نافع کے دوسرا شاگردوں یعنی عبد اللہ، مالک اور نیش نے یہ  
 لفظ ذکر نہیں کیا۔ (لہذا یہ اضافہ مخالف ثقات کی وجہ سے مرجوم ہے۔)

(۲) اور دوسرا جواب اس روایت کا یہ ہے کہ یہ جمع صوری پر محول ہے چنانچہ نافع کے تین  
 شاگردوں یعنی اسامہ بن زید، ابن جابر اور العطاف بن خالد نے نافع کے طریق سے ان روایات  
 کو ذکر کیا ہے جن سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اس سے جمع صوری مراد ہے۔  
 ان دونوں جوابوں کی تفصیل مع تجزیہ روایات جمع صوری شرح معانی الآثار ص ۱۱۲، ۱۱۳۔  
 ج۔ اپر ملاحظہ فرمائیے۔

(۳) نیز مذکورہ اور ان کے ہم معنی دوسری روایات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عبد اللہ  
 بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہا جمع میں الصلا تین تاخیر کے حالت سفر میں مطلق جواز کے قائل تھے اور ان  
 روایات سے یہ بھی مفہوم ہوتا ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم بھی حالت سفر میں جلدی کی صورت  
 میں جمع میں الصلا تین تاخیر افرماتے تھے۔ حالانکہ یہ درج ذیل روایت کے مخالف ہے۔

عن سلیمان بن ابی یحیی عن ابن عمر قال ما جمِع رسول اللہ صلی اللہ  
 علیہ وسلم بین المغرب و العشاء قطًّا فی السفر إلامرة” (سنن ابی داؤد ص

۱۷۱ ج ۱)

سلیمان بن ابی یحیی حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت فرماتے ہیں کہ حالت

سفر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مغرب وعشاء کو جمع کر کے کبھی بھی اداء نہیں فرمایا سوائے ایک دفعہ کے۔

(فائدہ نمبر ۱) امام ابو داؤد نے اس روایت کی تخریج کے بعد یہ فرمایا کہ ”یہ روایت ایوب عن نافع عن ابن عمر سے بھی موقوفاً ثابت ہے۔ کہ ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو سوائے اس رات کے جس میں ان کو صفیہ (ان کی بیوی) کی مرض وفات کی اطلاع دی گئی تھی۔ (اس کے) علاوہ کبھی بھی جمع بین الصالاتین کرتے ہوئے نہیں دیکھا گیا۔

نیز کھول عن نافع عن ابن عمر سے بھی یہ مردی ہے کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے سوائے ایک یاد دفعہ کے کبھی بھی جمع بین الصالاتین نہیں فرمایا۔  
تحقیق کے لئے دیکھئے (سنن ابی داؤد صفحہ ۱۷، ج ۱)

(فائدہ نمبر ۲) لہذا نہ کوہ روایت اور سابقہ روایات کو سامنے رکھتے ہوئے سوائے اس کے کوئی چارہ نہیں ہے کہ سابقہ روایت کو جمع صوری پر محول کیا جائے۔

### ایک اعتراض اور اس کا جواب

یہاں ایک اعتراض قائلین جو اجمع بین الصالاتین کی طرف سے یہ کہا جاتا ہے کہ ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے بعض روایات میں یہ بھی آیا ہے کہ انہوں نے جمع بین الصالاتین اس وقت فرمایا جب کہ شفقت غائب ہو چکا تھا۔

اور بعض میں یہ بھی آیا ہے کہ ستارے ظاہر ہو چکے تھے۔ ان دونوں طرح کی روایات کی تخریج عینی رحمہ اللہ نے اصل کتب کے حوالوں کے ساتھ عمدة القاری میں کی ہے۔

لہذا اس طرح کی روایات سابقہ روایات کو جمع صوری پر محول کرنے سے مانع ہیں.....؟

جواب: اس اعتراض کے دو جواب ہیں۔

نمبر ۱: پہلا جواب تو یہ ہے کہ اس سے بطور مبالغہ کے شفقت کا انتہائی قرب مراد ہے۔

نمبر ۲: اور دوسرا جواب اس کا یہ ہے کہ یہاں پر شفق سے شفق احر مراد ہے۔ جس پر حدیث کے الفاظ ”اشبَّكَتِ النجوم“ بھی دلالت کرتے ہیں۔ اور امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک شفق احر کے بعد بھی مغرب کا وقت باقی رہتا ہے حتیٰ کہ شفق ابیض غروب ہو جائے۔  
 اور شفق سے شفق ابیض مراد یعنی کا کوئی قرینہ یہاں پر موجود نہیں ہے۔ اس بحث کی پوری تفصیل کے لئے عمدۃ القاری شرح البخاری للعین ص ۱۵۰ سے ۱۵۲، ج ۷۔ کام طالع فرمائیے۔  
 تیسرا دلیل قائلین جواز کی درج ذیل حدیث ہے۔

(۳) عن جابر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم غابت له الشمس بمكة

فجمع بينهما بسرف“

حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ میں تھے اور سورج غروب ہو گیا تو آپ نے ان دونوں نمازوں کو (مقام) سرف میں جمع کر کے اداء فرمایا۔ (ابوداؤد فی السنن ص ۱۷۱ ارج او الظاهر و سنن النساء ص ۶۹ ارج، سنن کبریٰ للبيهقي ص ۲۳۳ ج ۳ شرح معانی الآثار للطحاوی ص ۱۱۱ ارج ۱)

(فائدہ) اس حدیث کی سند کا حال یہ ہے کہ اس حدیث کو علامہ نیمی نے نقل کرنے کے بعد فرمایا کہ اس کے ایک راوی ابو الزبیر بیکی ہیں اور وہ مدرس ہیں۔

چنانچہ انہوں نے فرمایا کہ رواہ ابو داؤد والنسائی و فیہ ابو الزبیر المکی وہ مدلس“ آثار السنن ص ۲۸۲

اس وجہ سے یہ قابلِ احتیاج نہیں رہی۔ قائلین جواز کی چوخی دلیل

(۴) عن انس بن مالک قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا ارتحل قبل أن تزيخ الشمس آخر الظهر إلى وقت العصر ثم يجمع بينهما فإذا ازاحت صلی الظهر ثم ركب“ (صحیح البخاری ص ۱۵۰ ج ۱ صحیح مسلم ص ۲۳۵ ج ۱ سنن ابی داؤد ص ۱۷۲ ج ۱ سنن النساء ص ۶۹ ج ۱)

إلى آخر وقتها وصلاتها وصلى العصر في أول وقتها ويصلى المغرب في آخر وقتها ويصلى العشاء في أول وقتها ويقول هكذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجمع بين الصالاتين في السفر“

رواه البزار وفيه محمد بن إسحاق وهو ثقة ولكن مدلس مجمع الزوائد

(ص ٢٠٦ ج ١)

وفي الترغيب (صف ٥٣٠، ج ٢) وبالجملة فهو من اختلاف فيه وهو

حسن الحديث (اعلاء السنن ص ٩٩، ج ٢)

حضرت أنس رضي الله تعالى عنه سradeyت ہے کہ وہ جب جمع بین الصالاتین فرماتے۔

حالت سفر میں تو ظہر کی نماز اس کے آخر وقت تک موخر کر کے اداء فرماتے تھے اور عصر کی نماز اس کے اول وقت میں اداء فرماتے تھے۔ اور مغرب کی نماز اس کے آخر وقت میں اداء فرماتے اور عشاء کی نماز اس کے اول وقت میں اداء فرماتے تھے۔ اور فرماتے تھے کہ رسول الله صلى الله عليه وسلم سفر میں اس طرح جمع بین الصالاتین فرماتے تھے۔

اس کو بزار نے روايت کیا ہے اور اس میں محمد بن الحنفیہ ہیں جو شفیع ہیں، لیکن مدرس ہیں اور ترغیب میں ہے کہ وہ ان راویوں میں سے ہیں۔ جو مختلف فیہ ہیں۔ اور وہ حسن الحديث (یعنی روایت حدیث میں درج حسن کے) راوی ہیں۔

لہذا صاحب اعلاء السنن کی متدرج بالاروایات کو سامنے رکھتے ہوئے، یہ احتمال قوی ہو جاتا ہے کہ حضرت أنس رضي الله تعالى عنه سradeyت مروی احادیث کی اس سے بہتر کوئی توجیہ نہیں ہو سکتی کہ ان کو جمع صوری پر محول کیا جائے۔

وربما بصورت دیگر آیات قرآنیہ اور احادیث متواترة جو کہ مواقیت صلواۃ کے بارے میں موجود ہیں۔ ان سے ان روایات کا تعارض لازم آئیگا۔ اور ان کو مر جو حمانا پڑیگا۔ اور جمع صوری پر محول کرنے کی صورت میں یہ روایات معمول بہاریگئی۔ اور ان کا ترک لازم نہیں آئیگا۔

جواب نمبر ۲: دوسرا جواب امام طحاوی رحمہ اللہ نے شرح معانی الآثار میں دیا ہے چنانچہ فرماتے ہیں۔

”إن هذا قد يتحمل ما ذكرنا وقد يتحمل أن يكون صفة الجمع من كلام الزهرى لاغٰن النبي صلى الله عليه وسلم لأنه قد كان كثيراً ما يفعل هذا يصل الحديث بكلامه حتى يتورّم أن ذالك في الحديث وقد يتحمل أن يكون قوله إلى أول وقت العصر إلى قرب أول وقت العصر فإن كان معناه بعض ماصرفناه إليه مما لا يجب معه أن يكون صلاهاً في وقت العصر فلا حجة في هذا الحديث للذى يقول انه صلاها في وقت العصر وإن كان أصل الحديث على أنه صلاها في وقت العصر و كان ذالك هو جمعه بينهما فإنه قد خالفه في ذلك عبد الله بن عمر فيها رويانا عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم و خالفته في ذلك عائشة ايضاً“ (شرح معانی الآثار ص ۱۱۳، ج ۱)

بے شک یہ اس کا اختال بھی رکھتا ہے جو ہم ذکر کر چکے ہیں۔

اور یہ اختال بھی رکھتا ہے کہ جمع کی (یہ) تفصیل زہری کا اپنا کلام ہوا دربی صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی نہ ہو، اور یہ بھی اختال ہے کہ اول وقت عصر سے مراد قرب اول وقت عصر ہو۔ پس اگر اس کا مطلب انہی مطالب میں سے بعض ہیں جن کی طرف ہم نے اس کلام کو پھیرا تو پھر اس حدیث میں اس آدی کے لئے کوئی جگت نہیں جو یہ کہتا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو وقت عصر میں اداء فرمایا اور اگر اصل حدیث اسی پر محظوظ ہو، کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو عصر کے وقت میں اداء فرمایا تو یہ پھر جمع میں الصلاۃ تین ہو گا۔ لیکن حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما نے ان کی مخالفت کی ہے۔ جیسے کہم ان کی روایات کو ذکر کر چکے ہیں۔ اور حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے بھی ان کی مخالفت کی ہے۔ (جن کی روایت کو ہم جمع صوری کے دلائل میں ذکر کریں گے

ان شاء اللہ)

(فائدہ: اس پوری بحث کو سامنے رکھتے ہوئے۔ مندرجہ ذیل امور ثابت ہوتے ہیں۔

- (۱) حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ کی روایت کا سب سے بہتر مجمل جمل علی اجمع الصوری ہے۔
- (۲) ان کی روایات میں تعارض ہے، لہذا روایات صحیح کے مقابلے میں وہ قابلِ احتجاج نہیں ہیں۔

(۳) اور اگر اس کو صحیح تسلیم کر لیا جائے تو تب بھی وہ آیات قرآنیہ اور احادیث متواترہ دربارہ مواقیت صلوٰۃ کے مخالف ہے۔ اس لیے وہ جنت نہیں ہے۔

**اب ایک نظر ان احادیث مبارکہ پر جن سے حالت حضر (اقامت)**

**میں جمع بین الصالٰتین کا جواز ثابت ہے**

(۱) عن جابر بن بزید عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى بالمدينة سبعاً وثمانيناً الظهر والعصر والمغرب والعشاء فقال أياوب لعله في ليلة مطيرة قال عَسَى (البخاري في صحيحه واللفظ ص ۷۷ ج ۱، صحيح مسلم ص ۲۲۶ ج ۱، سنن أبي داؤد ۱۷۱ ج ۱، سنن نسائي ص ۲۸، ۶۹ ج ۲، شرح معانى الآثار ص ۱۱۱ ج ۱، سنن كبرى للبيهقي ص ۷۷ ج ۳) حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے، کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ میں سات اور آٹھ نمازیں (جمع کر کے) پڑھیں۔ ظہر و عصر اور مغرب وعشاء پس ایوب نے کہا کہ شاید وہ باش کی رات تھی تو انہوں نے فرمایا کہ شاید

(۲) عن سعید بن جبیر عن ابن عباس قال صلی رسول الله صلى الله عليه وسلم الظهر والعصر جميماً بالمدينة في غير خوف ولا سفر قال أبو الزبير فسألت سعیداً لم يفعل ذلك فقال سأله ابن عباس كما سألتني فقال أردان لا يحرج أحداً من أمته (آخر جه مسلم في صحيحه واللفظ له ص ۲۲۶ ج ۱)

ابوداؤد فی سننہ ص ۱۷۱، ج ۱ والترمذی فی سننہ ص ۷۳، ج ۱ والطحاوی

فی شرح معانی الآثار ص ۱۱۱، ج ۱ والامام مالک فی الموطا ص ۱۲۶

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ میں ظہر اور عصر کو منج کر کے اداء فرمایا لبیر کسی خوف کے اور بغیر کسی سفر کے۔ ابو زبیر نے کہا کہ میں نے سعید سے پوچھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا فعل کیوں کیا تو انہوں نے کہا کہ میں نے ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے ایسے ہی پوچھا تھا جیسے کہ آپ نے مجھ سے پوچھا تو انہوں نے فرمایا تاکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت تنگی میں نہ پڑے۔

(فائدہ) یہ روایت ہے جو مختلف طرق سے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے کہیں منحصر اور کہیں تفصیلاً مردوی ہے۔

لیکن عجیب بات یہ ہے کہ انہے ار بعہ اور قاضی شوکافی وغیرہ میں سے کسی کے نزدیک بھی اس حدیث پر عمل کرنا جائز نہیں ہے۔

ان میں سے بعض نے اس کو اعذار کے ساتھ مثلاً حالت مرفن وغیرہ سے مشروط کر دیا اور بعض میں جمع صوری پر محول کیا۔ اس لیے اب مختصر آن کے مذاہب کی تفصیل پیش خدمت ہے۔



## بیان مذاہب

### حنفی مسالک:

چنانچہ شہر حنفی امام حضرت امام محمد رحمہ اللہ نے موطا امام محمد میں لکھا ہے،  
”خبرنا مالک حدثنا نافع عن ابن عمر أنه إذا جمع الأمراء بين المغرب  
والعشاء جمع معهم في المطر قال محمد ولست أنا أخذ بهذا لأن جمع بين  
الصلاتين في وقت واحد إلا الظهر والعصر بعرفة والمغرب والعشاء بمزدلفة  
وهو قول أبي حنيفة“

قال محمد بلغنا عن عمر بن الخطاب أنه كتب في الآفاق ينها هم أن  
الجمع بين الصلاتين في وقت واحد كبيرة من الكبائر أخبرنا بذلك الثقات  
عن العلاء بن الحارث عن مكحول“ انتہی (الموطا للإمام محمد ص ۱۳۲)  
حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے، کہ جب امراء (حکمران) مغرب و  
عشاء کو جمع کر کے اداء کرتے تو آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہما بھی ان کے جمع کر کے اداء فرماتے تھے اگر  
بارش ہو رہی ہوتی۔

امام محمد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم کوئی لیتے ہم ایک نماز کے وقت میں دونمازوں  
کو جمع کر کے اداء کرنے کے (جو اے کے) قائل نہیں ہیں۔ مگر ظہراً اور عصر کی نماز کے عرفہ میں

ابوداؤد فی سننہ ص ۱۷۱، ج ۱ والترمذی فی سننہ ص ۷۳، ج ۱ والطحاوی

فی شرح معانی الآثار ص ۱۱۱، ج ۱ والامام مالک فی الموطا ص ۱۲۶)

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ میں ظہر اور عصر کو جمع کر کے ادا فرمایا بغیر کسی خوف کے اور بغیر کسی سفر کے۔ ابو زیمر نے کہا کہ میں نے سعید سے پوچھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا فعل کیا تو انہوں نے کہا کہ میں نے ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے ایسے ہی پوچھا تھا جیسے کہ آپ نے مجھ سے پوچھا تو انہوں نے فرمایا تاکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت تنگی میں نہ پڑے۔

(فائدہ) یہ وہ روایت ہے جو مختلف طرق سے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے کہیں مختصر اور کہیں تفصیل اور مروی ہے۔

لیکن عجیب بات یہ ہے کہ ائمہ اربعہ اور قاضی شوکافی وغیرہ میں سے کسی کے نزدیک بھی اس حدیث پر عمل کرنا جائز نہیں ہے۔

ان میں سے بعض نے اس کو اعذار کے ساتھ مثلاً حالت مرض وغیرہ سے مشروط کر دیا اور بعض منے جمع صوری پر محول کیا۔ اس لیے اب مختصر آن کے مذاہب کی تفصیل پیش خدمت ہے۔



## بیان مذاہب

### حنفی مسالک:

چنانچہ شہر حنفی امام حضرت امام محمد رحمہ اللہ نے موطا امام محمد میں لکھا ہے،  
”خبرنا مالک حدثنا نافع عن ابن عمر أنه إذا جمع الأماء بين المغرب  
والعشاء جمع معهم في المطر قال محمد ولستنا نأخذ بهذا لأن جمع بين  
الصلاتين في وقت واحد إلا الظهر والعصر بعرفة والمغرب والعشاء بمذلة  
وهو قول أبي حنيفة“

قال محمد بلغنا عن عمر بن الخطاب أنه كتب في الآفاق ينها هم أن  
الجمع بين الصلاتين في وقت واحد كبيرة من الكبائر أخبرنا بذلك الثقات  
عن العلاء بن الحارث عن مكحول ”انتهی (الموطا للإمام محمد ص ۱۳۲)  
حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے، کہ جب امراء (حکمران) مغرب و  
عشاء کو جمع کر کے اداء کرتے تو آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہما بھی ان کے جمع کر کے اداء فرماتے تھے اگر  
بارش ہو رہی ہوتی۔

امام محمد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم کوئی نیس لیتے ہم ایک نماز کے وقت میں دونمازوں  
کو جمع کر کے اداء کرنے کے (جو اے کے) قائل نہیں ہیں۔ مگر ظہر اور عصر کی نماز کے عرفہ میں

اور مغرب اور عشاء کی نماز کے مزدلفہ میں اور یہی امام ابو حنفیہ کا قول ہے۔ امام محمد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم کو یہ خبر پہنچی ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اطراف (حکومت) میں یہ پرواہ تحریر کر کے جاری فرمایا تھا جس میں وہ ان کو جمع بین الصلاۃین سے فرماتے تھے۔ اور ان کو یہ خبر دے رہے تھے کہ جمع بین الصلاۃین ایک نماز کے وقت میں کبیرہ گناہوں میں سے ایک کبیرہ ہے۔ ہمیں اس کی خبر قرآن راویوں نے غلاء ابن الحارث عن مکحول کے واسطہ سے دی ہے۔

البتہ احتفاظ کے نزدیک ظہر و عصر میں اور مغرب و عشاء میں جمع صوری جائز ہے چنانچہ امام محمد رحمہ اللہ نے موطا میں لکھا ہے کہ

”أَخْبَرْنَا مَالِكٌ أَخْبَرْنَا دَاوَدُ بْنَ الْحَصَّينَ أَنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنَ هَرْمَزَ أَخْبَرَهُ  
قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَجْمِعُ بَيْنَ الظَّهَرِ وَالْعَصْرِ فِي سَفَرِهِ إِلَى  
تَبُوكَ“

قال محمد و بهذا نأخذ والجمع بین الصلاۃین أن تؤخر الاولی منهما فتصلی في آخر وقتها و تتعجل الثانية فتصلی في أول وقتها“ انتہی (الموطا لامام

محمد ص ۱۳۱)

حضرت عبد الرحمن بن هرمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے سفر تبوک میں ظہر اور عصر کی نمازوں جمع کر کے اداء فرماتے تھے۔ امام محمد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم اس کو لیتے ہیں اور جمع بین الصلاۃین یہ ہے کہ پہلی نماز کو مؤخر کر کے اس کے آخر وقت میں ادائے کیا جائے اور دوسری نماز کو مقدم کر کے اس کے اول وقت میں ادائے کیا جائے۔

لہذا حنفی مسک کا حاصل یہ ہوا کہ جمع صوری تو حالت سفر و خضرونوں میں جائز ہے البتہ جمع حقیقی تقدیم یا تاخیر ائمہ سفر میں جائز ہے اور نہ حضر میں جائز ہے۔

## مذهب مالکی:

اور مالکیہ البتہ جمع تقدیم کے قائل ہیں چنانچہ فقر مالکی کی مشہور کتاب المدونۃ الکبریٰ میں لکھا ہے۔

”وقال مالک يجمع بين المغرب والعشاء في الحضر وإن لم يكن مطر إذا كان طين وظلمة ويجمع أيضاً بينهما إذا كان المطر وإذا أراها دواً أن يجمعوا بينهما في الحضر إذا كان مطر أو طين أو ظلمة يؤخر ون المغرب شيئاً ثم يصلونها ثم يصلون العشاء الآخرة قبل مغيب الشفق“ (المدونۃ الکبریٰ ص ۳، ۲ ج ۱)

اور فرمایا امام مالک رحمہ اللہ نے کہ جمع کیا جائے گا مغرب وعشاء کی دنوں نمازوں میں اگرچہ بارش نہ ہو، جبکہ مٹی اور اندر ہیرا ہو اور جب بارش ہو تو سب بھی ان کو جمع کیا جائے گا۔ مغرب کی نمازوں کو کچھ موخر کر دیں گے اور پھر عشاء کی نمازوں شفق کے غائب ہونے سے پہلے پڑھ لیں گے۔

(فائدہ) مالکیہ کے مذهب کا حاصل یہ ہوا

(۱) بغیر عذر کے حالت حضر میں جمع بین الصلا تین جائز نہیں ہے۔

(۲) اعتدال تین ہیں۔

(۱) بارش

(۲) مٹی کا اثر ناوجیرہ

(۳) اندر ہیرا ہو جانا

ان کے نزدیک مغرب وعشاء کے مابین تو جمع بین الصلا تین جائز ہے لیکن ظہر اور عصر میں جمع بین الصلا تین جائز نہیں ہے۔ چنانچہ المدونۃ الکبریٰ میں ہی لکھا ہے۔

”قال مالک لا يجمع بين الظهر والغسر في الحضر ولا نرى ذلك مثل

المغرب والعشاء“ (المدونۃ الکبریٰ ص ۳، ۲ ج ۱)

حضرت امام مالک رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ظہر اور عصر میں جمع نہیں کیا جائے گا اور ہم اس کو مغرب وعشاء کی طرح نہیں سمجھتے۔

(۳) اور ان کے نزدیک منفرد کے لئے جمع بین الصلا تین کے بارے میں تفصیل ہے۔

اور وہ یہ کہ منفرد نے اگر مغرب کی نماز اپنے گھر میں اکیلے پڑھ لی اور جب مسجد پہنچا تو لوگ عشاء کی نماز جمع بین الصلا تین کی صورت میں پڑھ کر فارغ ہو چکے تھے۔ تو اب اس کے لئے جمع بین الصلا تین جائز نہیں ہو گا۔ بلکہ عشاء کے وقت کے شروع ہونے کا انتظار کرے گا۔ اور عشاء کی نماز عشاء کے وقت کے اندر ادا کریں گا۔

اوہ اگر یہ مغرب کی نماز اپنے گھر میں ادا کر کے مسجد پہنچا اور وہاں لوگوں نے ابھی تک صرف مغرب کی نماز ادا کی تھی اور عشاء کی نماز ابھی تک ادا نہیں کی تو اس صورت میں اس کے لیے ان کے ساتھ عشاء کی نماز میں شامل ہو جانا جائز ہے۔ چنانچہ دونوں میں لکھا ہے۔

”وقال مالک فيمن صلى في بيته المغرب في ليلة المطر فجاء المسجد فوجد القوم قد صلوا العشاء الآخرة فأراد أن يصلى العشاء قال لا أرى أن يصلى العشاء وإنما جمع للرفق بهم وهذا لم يصل معهم فارى أن يؤخر العشاء حتى يغيب الشفق ثم يصلى بعد مغيب الشفق قلت فإن وجدتهم قد صلوا المغرب ولم يصلوا العشاء الآخرة فأراد أن يصلى معهم العشاء وقد كان صلى المغرب في بيته لنفسه؟ قال لا أرى بأساً أن يصلى معهم“ انتہی (المدونة الكبریٰ ج. ۱

ص ۲۰۳، ۲۰۴)

حضرت امام مالک رحمہ اللہ نے فرمایا اس شخص کے بارے میں جس نے باش میں مغرب کی نماز اپنے گھر میں پڑھی اور مسجد آپس ان نے لوگوں کو پایا کہ وہ عشاء کی نماز پڑھ کر فارغ ہو چکے ہیں۔ اور وہ عشاء کی نماز پڑھنا چاہئے تو فرمایا کہ میں (جاہز) نہیں سمجھتا کہ وہ عشاء کی نماز پڑھے اور جمع بین الصلا تین ان (اہل جماعت) کے لئے (جو جماعت سے نماز پڑھ رہے تھے)

ان کے حق میں نرمی کی وجہ سے جائز قرار دی گئی تھی۔ اور اس نے ان کے ساتھ نماز نہیں پڑھی تو میں سمجھتا ہوں کہ یہ نماز کو مؤخر کر لیا یہاں تک کہ شفقت غائب ہو جائے اور پھر شفقت کے غائب ہونے کے بعد نماز (عشاء) پڑھے۔

میں نے کہا کہ اگر وہ ان کو (اس حال میں) پائے کہ وہ مغرب کی نماز تو پڑھ چکے ہیں، لیکن نمازِ عشاء بھی تک نہیں پڑھی۔ اور اس نے چاہا کہ ان کے ساتھ عشاء کی نماز (جمع کر کے) پڑھے۔ جب کہ مغرب کی نماز پر اکیلے اپنے گھر میں پڑھ چکا ہے، تو فرمایا میں اس میں کوئی حرج نہیں سمجھتا کہ یہ ان کے ساتھ نماز پڑھے۔

### فقہ شافعی:

اور فقہ شافعی میں حالت حضر میں سوائے بارش کے اور کسی وجہ سے بھی جمع بین الصالاتین جائز نہیں ہے۔ چنانچہ مختصر مزنی میں ہے کہ

”قال الشافعی والسنۃ فی المطر کالسنۃ فی السفر“ (مختصر المزنی

علی الام ج. ۹ ص ۳۰)

اور بارش میں سنت سفر کی سنت کی طرح ہے (یعنی جمع بین الصالاتین! بارش کی وجہ سے حالت حضر میں جائز ہے)

نیز فقہ شافعی کی مزید تفصیل نہایۃ الحجاج اور المہذب میں دیکھی جاسکتی ہے۔

### فقہ حنبلی:

اور فقہ حنبلی میں بھی حالت حضر میں جمع بین الصالاتین مشروط بالاعذار والامراض ہے۔

چنانچہ فقہ حنبلی کی کتاب منار سبیل میں ہے۔

وقد أجمعنا أن الجمع لا يجوز بغير عذر فلم يبق إلا المرض ولأنه صلي الله عليه وسلم أمر لمستحاصة بالجمع بين الصالاتين والاستحاصة نوع مرض“

انتهی (منار سبیل فی شرح الدلیل ج. ۱ ص ۱۳۷)

اور ہمارا اس پر اتفاق ہے کہ جمع (بین الصالاتین) بغیر عذر کے جائز نہیں ہے۔ پس صرف مرض باقی رہا۔ اور اس لئے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مستحاصہ کو جمع بین الصالاتین کا حکم فرمایا تھا۔ اور مستحاصہ ہی مرض کی ایک قسم ہے۔

نیز فضہ خلبی کی باقی تفصیل المفہی لابن قدامہ میں بھی دیکھی جاسکتی ہے۔ اس پوری تفصیل سے اب یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہو گئی کہ ائمہ اربعہ میں سے کسی کے ہاں بھی بلا عذر حالت حضر میں جمع بین الصالاتین جائز نہیں۔ اور حدیث ابن عباس یا تو محول ہے عذر پر یا پھر جمع صوری پر (وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالثَّوَابِ)

## اُن دلائل کا بیان جن سے حالت سفر میں جمع صوری کا جواز ثابت ہوتا ہے

اب ان دلائل اور قرائیں کا ذکر ہو گا جن سے حالت سفر میں جمع صوری کا جواز ثابت ہوتا ہے۔

(۱) عن عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يؤخر الظهر ويعجل العصر ويؤخر المغرب ويعجل العشاء في السفر” (آخر جه الطحاوي في شرح معانى الآثارج. ۱ ص ۱۱۳ . والهيثمي في مجمع الزوائد واللفظ له ”وعزاء إلى المسند للإمام أحمد“ ج. ۲ ص ۲۶۲)

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم حالت سفر میں ظہر کو مؤخر فرماتے تھے اور عصر کو جلدی ادا فرماتے تھے اور مغرب کو مؤخر فرماتے تھے اور عشاء کی نمازو کو جلدی ادا فرماتے تھے۔

(۲) عن عبدالله بن محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب عن أبيه عن جده أن علياً رضي الله عنه كان إذا سافر سار بعد ما تغرب الشمس حتى كاد أن

ظلم ثم ينزل فيصلى المغرب ثم يدعو بعشاء فيتعشى ثم يصلى العشاء ثم يرتحل ويقول هذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصنع" (آخر جه النيموي في آثار السنن ص ٢٧٦ وقال رواه أبو داود وابن ساده صحيح)

حضرت علي بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه سفرة رواية هي كه جب وسفرة توصير  
کے غرب ہونے کے بعد سفر شروع فرماتے یہاں تک کہ جب اندر چاہا جاتا تو اُتر کر مغرب کی  
نمایاد ادا کرتے تھے۔ پھر کھانا منگولا کر تناول فرماتے اور اس کے بعد عشاء کی نمایاد ادا کر کے سفر  
شروع فرماتے اور یہ ارشاد فرماتے رسول الله صلى الله عليه وسلم اسی طرح عمل فرماتے تھے۔

(٣) عن أبي عثمان قال وفدت أنا و سعد بن مالك و نحن نبادر للحج  
فكنا نجمع بين الظهر والعصر نقدم من هذه و نؤخر من هذه و نجمع بين  
المغرب والعشاء نقدم من هذه و نؤخر من هذه حتى قدمنا مكة" انتهى (آخر جه  
الطحاوى واللفظ له في شرح معانى الآثار ج. ١ ص ١٢ او عبد الرزاق في  
المصنف ج. ٢ ص ٥٣٩ والنيموي في آثار السنن ص ٢٧٦ وقال النيموي  
رواية الطحاوى واسناد صحيح)

حضرت ابو عثمان رحمه الله فرماتے ہیں کہ میں اور سعد بن مالک (یعنی سعد ابن وقار) حضرت  
رضي الله عنہ حج کے لئے سفر کر رہے تھے۔ پس یہ ظہر اور عصر میں جمع میں الصلاۃ کرتے تھے اس  
طرح کہ (عصر) کو کچھ مقدم کر دیتے اور اس (ظہر) کو کچھ موخر کر دیتے اور مغرب و عشاء میں جمع  
میں الصلاۃ کرتے تھے اس طرح کہ (عشاء) کو کچھ مقدم کر لیتے اور اس کو (یعنی مغرب کو) کچھ  
موخر کر دیتے تھے یہاں تک کہ تم تک پہنچ گئے۔

(٤) عن هذيل بن شرجيل عن عبدالله بن مسعود آن النبي صلى الله عليه  
 وسلم كان يجمع بين الصالاتين في السفر" انتهى (آخر جه الطحاوى في شرح  
 معانى الآثار ج. ١ ص ١١٠)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سفر میں جمیع بین الصالاتین فرماتے تھے۔

(۵) وعن عبد الله بن مسعود قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجمع بين المغرب والعشاء يؤخر هذه في آخر وقتها ويعجل هذه في أول وقتها" انتهى (اخر جهه الهیشمی فی مجمع الزوائد ج ۲ ص ۳۶۵ وعزاه إلى المعجم الكبير للطبراني وقال وفيه ابو مالک النخعی وهو ضعیف) حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مغرب وعشاء میں جمیع فرماتے تھے اس (مغرب) کو اس کے آخری وقت تک مؤخر فرماتے تھا اور اس (عشاء) کو اس کے اول وقت تک مقدم فرماتے تھے۔

(۶) عن عبد الرحمن بن يزيد يقول صحبت عبد الله بن مسعود في حججه فكان يؤخر الظهر ويعجل العصر ويؤخر المغرب ويعجل العشاء" الخ (اخر جهه الطحاوي في شرح معانى الآثار ج ۱ ص ۱۱۲)

عبد الرحمن بن يزيد رحمه اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ کے ساتھ ان کے حج (کے ارادہ) کے وقت سفر کیا، پس وہ ظہر کی نماز کو مؤخر فرماتے تھا اور عصر کی نماز مقدم فرماتے تھا اور مغرب کی نماز کو مقدم فرماتے تھے اور عشاء کی نماز کو مقدم فرماتے تھے۔ (فائدہ) میں نے جان بوجہ کر حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تینوں روایات کو یکجا ذکر کیا تاک ان کی روایات کی پوری تفصیل واضح ہو سکے۔

پس اگر بالفرض ان کی دوسری روایت میں ایک راوی ضعیف ہیں جس کی طرف پیشی رحمہ اللہ نے اشارہ کر دیا، مگر ان کا اپنا عمل جس کو طحاوی کے حوالہ سے نقل کیا گیا وہ تو ضعیف نہیں ہے۔ اور یہ پوری کیفیت میں نے اس لیے ذکر کی کہ آگے ان کی ایک اور صحیح روایت کو ذکر کیا جائیگا، تاکہ اس کی حقیقت پھر اچھی طرح سمجھ میں آسکے۔

وَاللَّهُ هُوَ الْمُوْفَقُ وَهُوَ الْمَعِينُ

(۷) وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ . يَعْنِي الْخَدْرِي قَالَ جَمِيعُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ الظَّهَرِ وَالْعَصْرِ وَبَيْنَ الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ أَخْرَى الْمَغْرِبِ وَعَجَلَ الْعِشَاءَ فَصَلَاهُمَا جَمِيعًا . (اَخْرَجَهُ الْهَيْثِمِيُّ فِي مَجْمُوعِ الرِّوَايَاتِ ج . ۲ ص ۳۶۲ وَقَالَ رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي الْاَوْسَطِ وَقَالَ تَغْرِيْبَهُ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ الْحَارَثِيُّ وَرَوَاهُ الْبَزَارُ مُخْتَصِّرًا كَانَ يَجْمِعُ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ فِي السَّفَرِ وَقَالَ لَا نَعْلَمُهُ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ إِلَّا مِنْ هَذَا الْوَجْهِ وَمُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ ثَقَةٌ مُشْهُورٌ بِالْعِبَادَةِ قَلَتْ وَبِقِيَّةِ رِجَالِهِ

ثَقَاتٌ

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ظہر و عصر اور مغرب وعشاء میں جمع بین الصلاتین فرمایا۔ مغرب کو موئخر فرمایا اور عشاء کو مقدم فرمایا اور ان دونوں کو جمع کر کے ادا فرمایا۔

(۸) عَنْ أَبْنَى عَمْرٍ قَالَ رَأَيْتَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَعْجَلَهُ السَّيْرُ فِي السَّفَرِ يَؤْخُرُ صَلْوَةَ الْمَغْرِبِ حَتَّى يَجْمِعَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الْعِشَاءِ قَالَ سَالِمُ وَكَانَ عَبْدُ اللَّهِ أَبْنَى عَمْرٍ يَفْعُلُهُ إِذَا أَعْجَلَهُ السَّيْرُ يَقِيمُ الْمَغْرِبَ فَيَصْلِيهَا ثَلَاثًا ثُمَّ يَسْلِمُ ثُمَّ قَلِيلًا يَلْبِثُ حَتَّى يَقِيمَ الْعِشَاءَ (ج . ۱ ص ۱۲۹ ابوباب تفصیر الصلوٰۃ باب هل یؤذن و یقیم اذا جمع بین المغارب والعشاء)

(فائدہ) اس میں صراحت ہو رہی ہے کہ ابن عمر تمماً مغرب سے فائز گھنے کے بعد کچھ دیر انتظار فرماتے تھے پھر نماز عشاء ادا فرماتے، اس انتظار کا محل سوائے اس کے کوئی نہیں ہو سکتا کہ وہ عشاء کے داخل کا تین چاہتے تھے اس میں خود حافظ این جگہ نے اعتراف کیا ہے کہ اس میں جمع صوری پر دلیل ملتی ہے (فتح الباری ج ۲ ص ۳۶۵)

(فائدہ) مذکورہ آثار و احادیث کی ولالت صراحت اس بات پر ہو رہی ہے کہ مذکورہ

احادیث جو حالت سفر میں جمع میں الصلا تین کے جواز پر دلالت کر رہی ہیں ان میں جمع سے مراد جمع صوری ہے۔ جمع حقیقی تقدیر یا اتنا خیر امر انہیں ہے۔ درج ذیل امور کی وجہ سے۔

(۱) ان مذکورہ احادیث مبارکہ میں سے بعض میں جمع صوری کا صراحتاً ذکر ہے۔

(۲) جن صحابہ کرام کی مردوی احادیث یا ان کے عمل سے جمع صوری کا جواز ثابت ہوتا ہے یہ اکابر صحابہ ہیں اور ان کے ہاں حالت سفر و حضر ہر دو حالتوں میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت کا التزام زیادہ رہا ہے۔ بنسیت ان صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے جن سے جمع حقیقی کا جواز ثابت ہے۔ اس لیے کہ وہ کبار صحابہ میں سے ہیں۔ اس لیے کہ جمع حقیقی کے جواز کی روایات صحیح اسانید کے ساتھ میں صحابہ کرام سے ثابت ہیں۔

(۱) حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ

(۲) حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ

(۳) حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہ

### بکرہ جمع صوری کا جواز

(۱) حضرت عائشہ صدیقہ

(۲) حضرت علی بن ابی طالب

(۳) حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہم سے ثابت ہے۔

اور یہ ظاہر ہے کہ ان کو ان تینوں صحابہ کرام پر ہر لحاظ سے فضیلت حاصل ہے۔ اس لیے ترجیح بھی ان ہی کی روایات کو حاصل ہوگی۔

(۴) بعض روایات میں وقت کے اندر نماز پڑھنے کی بہت فضیلت اور تاکید آئی ہے۔

جن کو ان شاء اللہ ہم آگے نقل کریں گے۔ اور جمع صوری پر عمل کرنا اس کے خلاف نہیں ہے۔ بخلاف جمع حقیقی کے وہ ان روایات کے خلاف ہے۔

(۵) بعض روایات میں جمع میں الصلا تین سے منع کیا گیا ہے اور یہ بالکل ظاہر ہے کہ یہ

امناع جمع حقیقی کے ساتھ خاص ہے۔ اس لیے کہ جمع صوری میں ہر نماز اپنے وقت پر اداء کی جاتی ہے۔

(۲) جمع میں الصلا تین کی روایات ان آیات قرآنیہ اور احادیث متواترہ کے خلاف ہیں جو موافقت نماز کے بارے میں وارد ہوئی ہیں۔ لہذا اگر ترجیح کے اصول کو بھی اپنایا جائے تو بھی ان احادیث متواترہ کو ترجیح حاصل ہو گی۔ جو کہ موافقت صلوٰۃ کے بارے میں وارد ہوئی ہیں۔ بخلاف ان اخبار احادیث کے جن میں جمع حقیقی کا ذکر ہے۔

”جمع بین الصلاتین کی ممانعت کی روایات اور الصلاۃ فی وقتھا کی احادیث“

یہاں تک تو ان احادیث و روایات کا ہم نے ایک تقدیمی جائزہ لیا جن میں جمع میں الصلوٰۃ کا ذکر ہے اب ہم ان احادیث و روایات کو ذکر کرتے ہیں جن میں جمع میں الصلا تین سے منع کیا گیا ہے۔

وہ آثار و روایات جن میں جمع میں الصلا تین سے منع کیا گیا ہے۔

(۱) ”عن ابن عباس عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال من جمع بین الصلاتین من غير عذر فقد أتى باباً من أبواب الكبائر“

(آخر جه الترمذی فی السنن ثم قال الترمذی قال ابو عیسیٰ و حنش هذا هو أبو على الرجی و هو حنش بن قیس و هو ضعیف عند اهل الحديث ضعفة احمد وغیره“ سنن الترمذی ج. ۱ ص ۳۸)

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ بغیر عذر کے اگر کسی نے جمع میں الصلا تین کیا تو وہ کبیرہ گناہوں کے دزواؤں میں سے ایک دروازے پر آگیا۔

لیکن امام محمدؓ کی ایک روایت سے اس کی تائید ہوتی ہے کہ

”قال مؤطا محمد بلغنا عن عمر بن الخطاب انه كتب في الافق ينهاهم  
أن يجمعوا بين الصلاتين ويخبرهم أن الجمع بين الصلاتين في وقت واحد  
كبيرـة من الكبائر. (مؤطا امام محمد باب الجمع بين الصلاتين في السفر  
والمطر ص ١٢٩، ١٣٠ طبع نور محمد)

(٤) عن أبي العالية عن عمر رضي الله عنه قال جمع الصلاتين من غير  
عذر من الكبائر“

آخر جه البيهقي في السنن الكبرى وقال الشيخ عبدالقادر في تعليقه قال  
ابن التركمانى ”أبو العالية أسلم بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم بستين  
ودخل على أبي بكر وصلى خلف عمر وقد قدمنا غير مرّة أن مسلماً حكى  
الإجماع على أنه يكفي لاتصال الإسناد المعنون ثبوت كون الشخصين في  
عصر واحد

وكذا الكلام في رواية أبي قتادة العدوى عن عمر فإنه أدركه كما ذكره  
البيهقي بعد فلا يحتاج في اتصاله إلى أن يشهدة“ (السنن الكبرى للبيهقي ج. ٣  
ص ٢٣٠)

حضرت ابوالعالی رحمہ اللہ سے روایت ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ارشاد فرمایا  
کہ جن میں الصلاتین بغیر عذر کے کبائیں سے ہے۔

(٥) عن أبي قتادة يعني العدوى أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كتب  
إلى عامل له ثلاث من الكبائر الجمع بين الصلاتين إلا في عذر“ الخ (السنن  
الكبرى للبيهقي ج. ٣ ص ٢٣١)

حضرت ابو القاده عدوی رحمہ اللہ سے روایت ہے کہ عمر بن الخطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے  
اپنے ایک عامل کو لکھا تھا کہ تین گناہ کبائیں میں سے ہیں (١) جن میں الصلاتین بغیر عذر کے۔ اخ

قال الليهقى بعد نقله "أبو قتادة العدوى أدرك عمر رضى الله عنه فإن كان شهدة كتب فهو موصول وإنما فهو إذا انضم إلى الأول صار قوياً" (السنن الكبرى للبيهقي ج. ٣ ص ٢٣١)

(فائدہ) یہ تو وہ روایات تھیں جن میں جمع بین الصلا تین سے منع کر دیا گیا ہے۔ اب آگے ان روایات کو ذکر کیا جائے گا جن میں نمازوں کو اپنے ہی اوقات میں ادا کرنے کی تاکید کی گئی ہے۔ اور نماز کو دوسرا نماز کے وقت تک موخر کرنے کو تقریباً اور نماز کے وقت ہونے سے تغیر کیا گیا ہے۔

ان روایات کا ذکر جن میں نمازوں کو اپنے اوقات میں ادا کرنے کی تاکید کی گئی ہے۔

(١) عن ابن مسعود قال مارأيت النبي صلى الله عليه وسلم صلّى صلّى صلاة إلا لوقتها إلا أنه جمع بين الظهر والعصر بعرفة والمغرب والعشاء بجمع "آخر جه عبد الرزاق واللفظ له في المصنف ج ٥٥١٢ والامام احمد في مسنده وذكره الساعاتي في الفتح الرباني في ترتيب مسندي الإمام احمد بن حنبل الشيباني ج ١٢٦٥، ١٢٧، ١٢٨ وآخر جه النيموي في آثار السنن ٢٧ وقال رواه الشيخان)

حضرت ابن مسعود رضي الله تعالى عنه سے روایت ہے، کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو کہی بھی نہیں دیکھا کہ انہوں نے نماز پڑھی ہو مگر اپنے وقت میں (یعنی ہمیشہ اپنے وقت میں نماز پڑھی ہے) سوائے اس کے کہ انہوں نے عرفہ میں ظہر و عصر میں جمع بین الصلا تین فرمایا تھا اور (مزدلفہ) میں مغرب وعشاء میں جمع بین الصلا تین فرمایا تھا۔

(فائدہ) حالانکہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضي الله تعالى عنه جمع بین الصلا تین کے راویوں میں سے ہیں یہ روایات جمع کو جمع صوری پر محول کرنے کا سب سے قوی ترین قرینہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ یہی روایت قاضی شوکافی رحمہ اللہ نے نیل الاوطار میں نقل فرمائی ہے چنانچہ

انہوں نے لکھا ہے۔

”ومن المؤيدات للحمل على الجمع الصورى ما أخرجه مالك فى  
الموطا والبخارى وأبو داود والنسائى عن ابن مسعود قال مارأيت رسول الله  
صلى الله عليه وسلم صلى صلاة لغير مقاتها الاصلاتين جمع بين المغرب  
والعشاء بالمزدلفة وصلى الفجر يومئذ قبل مقاتتها.

فنى ابن مسعود مطلق الجمع و حصره فى جمع المزدلفة مع أنه ممن روى حديث الجمع بالمدينة كما تقدم وهو يدل على أن الجمع الواقع بالمدينة صورى ولو كان جمعا حقيقيا لتعارض روايته” (نيل الاوطار ج. ٣ ص

(۲۲۹)

اور جمع صوری پر محول کرنے کی تائیدوں میں سے وہ روایت ہے جس کو امام مالک نے  
موطا میں اور امام بخاری امام ابو داؤد اور امام نسائی نے حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت  
کیا ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ہمیشہ وقت پر نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے۔  
سوائے دو نمازوں کے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مغرب و عشاء میں مزدلفہ میں جمع فرمایا تھا  
اور اس دن فجر کی نماز اپنے وقت سے پہلے (یعنی اپنے ہی وقت میں بالکل شروع وقت میں) اداء  
فرمانی کئی تھی۔

پس حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے مطلق جمع کی نفی فرمائی اور اس کو مزدلفہ میں  
نمختصر فرمادیا حالانکہ وہ بھی ان راویوں میں سے ہیں جنہوں مدعیہ میں جمع میں الصلاۃ تین کی روایت  
کو روایت کیا ہے۔

(٢) عن عبد الله بن مسعود قال مسألت النبي صلى الله عليه وسلم أي العمل أحب إلى الله قال الصلوة على وقها،“الخ

(آخر جه البخارى فى الصحيح واللفظ له ج. ١ ص ٦٧ والحاكم فى

المستدرک ج. ۱ ص ۳۰۱، ۳۰۲ والهیشمی فی مجمع الزوائد ج. ۲ ص

(۳۸)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ سب سے افضل عمل کون سا ہے۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اپنے وقت پر نماز کو ادا کرنا۔

(فائدہ) نیز یہ حدیث امام ابو داؤد رحمہ اللہ نے اپنی سنن میں حضرت ام فروۃ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت فرمائی ہے۔

اور امام حاکم ابو عبد اللہ رحمہ اللہ نے اپنی مستدرک میں (۱) حضرت عبد اللہ بن مسعود (۲)

حضرت عبد اللہ بن عمر اور (۳) حضرت ام فروۃ رضی اللہ تعالیٰ عنہم جمیعین سے مختلف سندوں کے ساتھ روایت فرمائی ہے۔ (تفصیل کے لئے دیکھئے مستدرک حاکم ص ۳۰۰ سے ۳۰۲ تک ج ۱)

(۴) عن أبي ذر قال قال لى رسول الله صلی الله علیہ وسلم يا أباذر أنه سيكون بعدي أمراء يميتون الصلوة فصل الصلوة لوقتها فإن صليت لوقتها كانت لك نافلة وإن لا كنت قد أحرزت صلوتك "آخر جه مسلم في صحيحه واللطف له ج. ۱ ص ۲۳۱ والترمذی فی السنن ج. ۱ ۲۳۳ وابو دانود فی السنن

ج. ۱ ص ۶۲

حضرت ابوذر رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا کہ اے ابوذر میرے بعد عنقریب کچھ امڑاء آئیں گے جو نمازوں کو اپنے وقت سے مؤخر کریں گے۔ پس آپ نماز اپنے وقت پر پڑھیں پس اگر آپ نے وقت پر نماز پڑھی تو وہ آپ کے لئے نفل ہو جائے گی (یعنی اپنے وقت پر نماز پڑھ کر پھر آ کر ان کی جماعت میں شامل ہو گئے تو وہ آپ کے لئے نفل ہو جائیگی اور اگر ان کے ساتھ شامل نہ ہوئے تو پھر بھی) ورنہ آپ نے اپنی نماز محفوظ کر لی۔

(فائدہ نمبر ۱) مائین القویں کی تشریح دوسری روایات میں صراحت آئی ہے جن کو امام مسلم رحمہ اللہ نے اپنی صحیح میں روایت فرمایا ہے۔ تفصیل کے لئے مندرجہ بالاحوالہ دیکھئے۔

(فائدہ نمبر ۲) یہ روایت امام ابو داؤد رحمہ اللہ نے اپنی سنن میں حضرت ابو ذر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے علاوہ (۱) حضرت عبد اللہ بن مسعود (۲) حضرت عبادۃ بن الصامت (۳) اور حضرت قبیصہ بن وقتاص رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے بھی روایت فرمائی ہے۔

تفصیل کے لئے مندرجہ بالاحوالہ دیکھئے۔

(۴) عن الزہری يقول ذخلت على أنس بن مالك بدمشق وهو يسكي فقلت ما يسكيك فقال لا انترف شيئا مما أدركت إلا هذه الصلوة وهذه الصلوة قد ضيعت" (اخر جه البخاری في صحيحه ج. ۱ ص ۶۷)

امام زہری رحمہ اللہ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں وہ سن میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اور وہ رور ہے تھے۔ تو میں نے پوچھا کہ آپ کو کیا چیز لارہی ہے تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے جو کچھ (زمانہ نبوت میں) پایا تھا اس میں سے میں صرف اس نماز کو (اپنے وقت پر ادا یگی) کو جانتا ہوں اور یہ نماز صالح کر دی گئی (یعنی اس کو بھی اپنے وقت سے مؤخر کیا جانے لگا)

(فائدہ) حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ جمع بین الصالاتین فی المسفر کے سب سے قوی روایی ہیں۔ مگر تاخیر نماز پر وہ بھی رور ہے ہیں۔ لہذا یہ بھی اس بات کا قوی قرینہ ہے کہ جمع بین الصالاتین سے مراد جمع صوری ہے۔

(۵) عن أبي قتادة قال النبي صلی الله علیہ وسلم انه لا تفريط في النوم انما التفريط في اليقظة" (اخر جه ابو داؤد في السنن ج. ۱ ص ۱۳)

حضرت ابو قتادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ نیند میں تفريط نہیں ہے۔ لیکن تفريط (نماز کو اپنے وقت پر ادا نہ کر کے اپنے اوپر زیادتی کرنا)

بیداری میں ہے۔

(فائدہ) یا ایک بھی حدیث کا ایک مکمل ہے۔ جس میں نماز کو اپنے وقت پر ادا کرنے کو تفسیر طبق تغیر کیا گیا ہے۔

نیز اس روایت کو امام طحاوی رحمہ اللہ نے تفصیل سے روایت کیا ہے اس کو بھی ملاحظہ فرمائیں۔

عن ابی قتادہ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لیس فی النوم  
تفسیر إنما التفسير في اليقظة بأن يؤخر الصلوة إلى وقت أخرى (شرح معانی)  
الآثارج. ۱ ص ۱۱۲

حضرت ابو قتادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ نیند میں تفسیر نہیں ہے۔ لیکن تفسیر بیداری میں ہے۔ اس طرح کہ نماز کو دوسری نماز کے وقت تک موخر کر دیا جائے۔

(فائدہ) اور امام طحاوی رحمہ اللہ نے اس مفہوم کا اثر حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بھی روایت فرمایا ہے، اس کے لیے بھی مذکورہ بالاحوال دیکھئے۔

(۶) عن ابن عباس قال لا يغوت صلوٰة حتى يجيء وقت الآخرى

(آخر جه الطحاوی فی شرح معانی آثارج. ۱ ص ۱۱۲)

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ نماز اس وقت تک فوت نہیں ہوتی جب تک کہ دوسری نماز کا وقت نہ آ جائے۔

(فائدہ) دوسری نماز کے وقت کے شروع ہو جانے پر حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نماز کے موخر کرنے کو اس کا فوت (قضاء) ہو جانا فرمائے ہیں۔

حالانکہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نہ صرف جمیں الصلاۃ فی السفر کے راوی ہیں۔ بلکہ جمیں الصلاۃ فی الحضر کے سب سے مشہور اور قوی ترین راوی ہیں۔ جیسا کہ پہلے

گزرات تو کیا یہ اس بات کا قرینہ نہیں ہے کہ ان کی روایات جمع صوری پر مجبول ہیں۔

(۷) عن سالم بن عبد الله أن النبي صلى الله عليه وسلم قال رحمة الله

عبد الله بن رواحة كان ينزل في السفر عند وقت كل صلاة" (اخريجه عبدالرؤوف

في المصنف ج ۲ ص ۵۵۲)

حضرت سالم بن عبد الله رحمه اللہ سے روایت ہے کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ  
رحم فرمائے عبد اللہ بن رواحہ پر کہ وہ سفر میں ہر نماز کے وقت پر (اس کو اداء کرنے کے لئے) اتر  
جاتے تھے۔

(فائدة) اس روایت کے بعد اب مزید کسی روایت کی ضرورت باقی نہ رہی الہدار روایات کی  
بحث کو ہم یہاں پر سمیٹ رہے ہیں۔ البتہ حالت حضر میں جمع بین الصالاتین کے جواز کی وجہ  
روایات ہم نے نقل کی تھیں۔ ان کے بارے میں قاصی شوکانی رحمہ اللہ کی نیل الا و طار سے چند  
اقتباسات نقل کر یتھے تاکہ یہ حقیقت اچھی طرح واضح ہو جائے کہ اس سے مراد جمع صوری ہے۔

جمع بین الصالاتین فی الحضر کی روایات کا صحیح مجمل و مطلب

علامہ شوکانی رحمہ اللہ کے ہاں

چنانچہ وہ ارشاد فرماتے ہیں کہ

(۱) ويقوى ما ذكر من الجمع الصورى أن طرق الحديث كلها ليس

فيها تعرض لوقت الجمع

اور جو ذکر کیا گیا جمع صوری میں سے اس کو یہی توی کر دیتا ہے کہ حدیث کے تمام طرائق  
میں جمع کے ساتھ کوئی تعرض نہیں کیا گیا ہے۔

(۲) وما يدل على تعين حمل الحديث الباب على الجمع الصورى ما

آخر جه النسائى عن ابن عباس بلفظ "صلیت مع النبي صلی اللہ علیہ وسلم

الظهر والعصر جميماً والمغرب والعشاء جميماً آخر الظهر وعجل العصر وأخر المغرب وعجل العشاء“ فهذا ابن عباس راوي حديث الباب قد صرخ بأن مارواه من الجمع المذكور هو الجمع الصوري“

اور ان میں سے جو قرآن دلالت کرتے ہیں اس بات پر کہ حدیث باب جمع صوری پر محوں ہے وہ روایت ہے جس کو ناسیٰ نے روایت کیا ہے ابن عباس سے اس لفظ کے ساتھ کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ظہر اور عصر کی نماز جمع کر کے اداء کی اور المغرب وعشاء کی نماز جمع کر کے اداء کی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ظہر کو موئخر فرمایا اور عصر میں جلدی فرمائی اور المغرب کو موئخر فرمایا اور عشاء میں جلدی فرمائی۔ پس یہ ابن عباس اس حدیث باب کے راوی ہیں انہوں نے تصریح کر دی کہ جو کچھ انہوں نے جمع مذکور میں سے روایت کیا ہے وہ جمع صوری ہے۔

(۳) وما يؤيد ذلك ما رواه الشیخان عن عمرو بن دینار أنه قال يا أبا الشعاء أظنه آخر الظهر وعجل العصر وأخر المغرب وعجل العشاء قال وأنا أظنه“ و أبو الشعاء هر راوی الحدیث عن ابن عباس کما تقدم اور ان میں سے جو اس کی تائید کرتے ہیں (ایک یہ ہے) جس کو شیخین (بخاری و مسلم) نے روایت کیا ہے عمرو بن دینار سے کہ انہوں نے فرمایا کہ ابوالشعاء میرا خیال یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ظہر کو موئخر فرمایا اور عصر میں جلدی فرمائی اور المغرب کو موئخر فرمایا اور عشاء میں جلدی فرمائی۔ تو انہوں نے فرمایا کہ میرا بھی یہی خیال ہے۔ حالانکہ ابوالشعاء اس حدیث کے راوی ہیں ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے جیسے کہ پیچھے گزار۔

(۴) ومن المؤيدات للحمل على الجمع الصوري ما أخر جهه مالك في الموطا والبخاري وأبو داود والنسائي عن ابن مسعود قال ما رأيت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم صلی صلاة لغير میقاتها إلا صلاتين جمع بين المغرب والعشاء بالمزدلفة وصلی الفجر يومئذ قبل میقاتها“

ففى ابن مسعود مطلق الجمع وحصره فى جمع المزدلفة مع أنه ممن روى حديث الجمع بالمدينة كما تقدم وهو يدل على أن الجمع الواقع بالمدينة صورى ولو كان جمعاً حقيقياً لتعارض روايته“

اور جمع صورى پر حمل کی مؤیدات میں سے ایک یہ بھی ہے جس کو مالک نے اپنی موطاء میں اور بخاری، ابو داؤد اور نسائی نے ابن مسعود سے روایت کیا ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے کبھی بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو غیر وقت میں نماز پڑھتے ہوئے نہیں دیکھا۔ سوائے دو نمازوں کے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مزادفہ میں مغرب وعشاء میں جمع میں الصلاۃ تین فرمایا تھا اور اس دن فجر کی نماز اپنے معمول کے وقت سے پہلے اداء فرمائی تھی (وقت اول میں فجر کی نماز کے اداء کرنے کو اس سے تغیر فرمایا ہے کہ اس لیے کہ فجر کی نماز کو کسی بھی حالت اور وقت میں فجر کے وقت سے پہلے اداء کرنے کا نہ تو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے کوئی قائل تھا اور نہ بعد کے ائمہ فقہاء اور محدثین میں سے کوئی اس کا قائل ہے۔ واللہ اعلم)

پس ابن مسعود نے مطلق جمع کی نظر فرمائی اور اس کو مزادفہ میں منحصر کر دیا حالانکہ وہ بھی حدیث جمع بالمدينة کے روایوں میں سے ہیں جیسے کہ پہلے گذر۔ اور یہ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ جو جمع مدینہ میں واقعہ ہوا تھا وہ جمع صوری تھا۔ اگر وہ جمع حقیقی ہوتا تو ان کی روایتیں متعارض ہو جاتیں۔

(۵) ومن المؤيدات للحمل على الجمع الصوري أيضاً ما أخرجه ابن حجرير عن ابن عمر قال خرج علينا رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فكان يؤخر الظهر ويعجل العصر و يؤخر المغرب ويعجل العشاء في جمع بينهما“  
وابن عمر ممن روى جمعه صلی اللہ علیہ وسلم بالمدينة كما أخرج عبد الرزاق عنه” (نيل الأوطارج ۳ ص ۲۲۹)

اور حمل صوری کی مؤیدات میں سے ایک یہ بھی ہے جس کی تخریج ابن حجری نے ابن عمر

سے کی ہے وہ فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہماری طرف نکلے پس آپ صلی اللہ علیہ وسلم ظہر کو موخر فرماتے اور عصر جلدی اداء فرماتے اور ان دونوں کو جمع فرماتے اور مغرب کو موخر فرماتے اور عشاء میں جلدی فرماتے اور ان دونوں کو جمع فرماتے اور ابن عمر ان رادیوں میں سے ہیں جنہوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی جمع بین الصالاتین بالمدینہ کی روایت ذکر فرماتی ہے۔ جیسے کہ عبد الرزاق نے ان سے اس کو نقل فرمایا ہے۔

(فائدہ) اب آگے ہم ان شاء اللہ تبرکات قرآن کی دو آیتیں ذکر کریں گے جن میں اوقات نماز کو فرض قرار دیا گیا ہے اور نمازوں کو ان کے اوقات میں ادا کرنے کی تائید کی گئی ہے۔

آیت نمبر: *إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كَتَابًا مَوْقُوتًا*. النساء آیہ نمبر

۱۰۳

بے شک نمازوں پر ان (نمازوں کے معین شدہ) وقت میں فرض ہے۔ اس آیت کی تفسیر میں حافظ ابن کثیر حمد اللہ نے لکھا ہے۔

قال ابن مسعود إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كَتَابًا مَوْقُوتًا

ص (۸۳۵)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ نماز کے لئے بھی وقت (مقرر اور معین) ہے۔ جیسے کہ حج کا وقت (معین اور مقرر) ہے۔

اور امام بخاری رحمہ اللہ نے یہ آیت اپنی صحیح میں نقل فرمائی اور فرمایا۔

*إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كَتَابًا مَوْقُوتًا* وَقَتْهُ عَلَيْهِمْ

بخاری ج. ۱ ص (۷۵)

اس (اللہ) نے اس (نماز) کو ان کے لئے موقت (اوقات کا پابند) بنا دیا۔

اور امام ابوکعب جصاص رازی رحمہ اللہ نے اس آیت کے ذیل میں فرمایا:

قال ابو بکر ”قد انتظم ذلك“ ایجاد الفرض و مواقیته لأن قوله تعالیٰ

كتابا معناه فرض و قوله موقوتا معناه أنه مفروض في اوقات معلومة معينة فأجمل ذكر الأوقات في هذه الآية وبينها في مواضع آخر من الكتاب من غير ذكر تحديد أو اثela وأواخرها. وبين على لسان الرسول صلى الله عليه وسلم تحديد ها ومقاديرها“ انتهى (أحكام القرآن للجصاص ج. ٢ ص ٣٧٣)

فرمایا ابو بکر رحمہ اللہ نے کہ یہ آیت فرض کے وجوب اور اس کے اوقات (دنوں) کو شامل ہے اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد کتاب کے معنی مفروضاً (فرض ہونے) کے ہیں اور اس کا ارشاد موقوتاً اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ معلوم اور معین اوقات میں فرض ہے۔ پس اس نے اوقات کے ذکر کو اس آیت میں مجمل (غیر مین) چھوڑ دیا اور اس کو کتاب (قرآن) کی دوسری جگہوں پر بیان فرمایا۔ لیکن نمازوں کے شروع اور ختم ہو جانے کے اوقات کو بیان نہیں فرمایا اور رسول اللہ صلى اللہ علیہ وسلم کی زبانی نمازوں کے اوائل و آخر اوقات کی حدود اور مقداروں کو بیان فرمایا۔

(٢) ”**حفظوا على الصلوات والصلة الوسطى وقوم الله قانتين**“ (البقرة آیة ٢٣٨)

پابندی کر نمازوں کی اور درمیانی نماز کی اور اللہ کے آگے ادب سے کھڑے ہو جاؤ۔ اس آیت کے ذیل میں امام ابو بکر جصاص فرماتے ہیں:

”فيه أمر بفعل الصلاة تاكيد وجوبها بذكر المحافظة وهي الصلوات الخمس المكتوبات المعهودات في اليوم والليلة وذلك لدخول ألف واللام عليها اشاره بها إلى معهود وقد انتظم ذلك القيام بها واستيفاء فروعها وحفظ حدودها و فعلها في مواقعيها وترك التفصير فيها إذ كان الأمر بالمحافظة يقتضي ذلك كله“ انتهى (أحكام القرآن للجصاص ج. ١ ص ٢٠٣)

اس میں نماز کی ادائیگی کا امر ہے اور اس کے وجوب کی تائید ہے۔ لفظ حفاظۃ کو ذکر کرنے کی وجہ سے اوزوہ پانچ نمازوں ہیں جو فرض و معین ہیں دن رات میں، اور یہ اس پر الف لام کے داخل ہونے کی وجہ سے ہے اس سے اشارہ کرتے ہوئے معمود (معین) کی طرف اور اس کے قائم کرنے اور اس کے فرائض کو مکمل کرنے اور اس کی حدود کی حفاظت کرنے اور اوقات کے اندر ان کو اداء کرنے اور اس کی حفاظت کرنے اور اوقات کے اندر ان کو اداء کرنے اور اس میں تقصیر کو ترک کرنے (ان سب) کوشامل ہے۔ (اس لیے کہ حافظ کا امر ان سب (اشیاء) کا تقاضا کرتا ہے۔

(فائدہ نمبر ۱) ان دو آیتوں کو تمہارا ذکر کیا اس لیے کہ اتنی واضح احادیث آنے کے بعد مزید کسی ولیل کی ضرورت نہیں ہے۔

(فائدہ نمبر ۲) ان دونوں آیتوں سے اجمالی طور پر اتنی بات ثابت ہو جاتی ہے کہ نمازوں کو اپنے اوقات میں پڑھنا فرض ہے۔

(فائدہ نمبر ۳) اور پانچوں نمازوں کے اوقات قرآن کی دوسری آیات سے اشارہ ثابت ہوتے ہیں نمونہ کے لئے سورۃ بنی اسرائیل کی آیت نمبر ۸، ۹، ۷۷ اور سورۃ ہود کی آیت نمبر ۱۱۳ کا مطالعہ فرمائیے۔

#### نتیجہ:

وَهُدَا آخِرَةً مَا أُرْدَتْهُ فِي هَذِهِ الرِّسَالَةِ

وَالْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى تَوْفِيقِهِ إِيَّاهُ لِتَكْمِيلِ هَذِهِ الرِّسَالَةِ

كَمَا يَنْبَغِي لِجَلَالِ أَوْجَهِهِ وَعَظِيمِ سُلْطَانِهِ وَلِلْحَمْدِ كَمَا يَجْبُهُ رِبِّنا

يرضاها

وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى خَيْرَةِ خَلْقِهِ وَسَيِّدِ رَسْلِهِ إِمامِ الْأَنْبِيَاءِ فِي الْأَسْرَاءِ

خطيبهم يوم القيمة حامل لواء حمد ربنا عزوجل

أشفق الناس وارحمهم بأمته سيد ولدآدم سيدنا وشفيعنا محمد صلى

الله تعالى عليه وبارك وسلم تسلیماً كثیراً كثیراً

والصلوة والسلام عليه كلما ذكره الذاكرون وكلما نعمل عن ذكره

الغافلون

اللهم اجعل هذه الرسالة سبباً لرضاك في الدنيا والآخرة وشرفها  
بالقبول لديك والمؤسنين كافة واجعلها ذخراً لنا ولوالدينا ولا ساترتنا  
ولمشائخنا ولمجينا فيك ولعامة المسلمين يارب العالمين ويأكّرم  
الأكّرمين. آمين يا رب العالمين

أنا الرجى عفوريه السميع البصير محمد نذير كان الله له في الدنيا

والآخرة المدرس بجامعة العلم والهدى بليك بون بريطانيه



